i -

ACTICA

Sy P

CENTRO AMAZONICO DE ANTROPOLOGIA Y APLICACION PR






AMAZONIA PERUANA 37



Indexacion

International Bibliography of Social Sciences
Anthropological Literature
Modern Language Association
DOAJ
MIAR
Latindex
The handbook of Latin American Studies
Biblat

ROAD

Licencia

Centro Amazonico de Antropologia y Aplicacion Practica (CAAAP)
Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC BY 4.0)

https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37



AMAZONIA
PERUANA

37

ISSN versién impresa: 0252-886X
ISSN version electrénica: 2810-8663
Agosto 2024

CENTRO AMAZONICO DE ANTROPOLOGIA Y APLICACION PRACTICA



Amazonia Peruana

DIRECTOR DEL CONSEJO EDITORIAL

Mag. Ismael Vega (Orcid: 0000-0003-1910-6561)

Antropologo. Centro Amazonico de Antropologia y Aplicacion Practica (CAAAP) -
Universidad Antonio Ruiz de Montoya (UARM), Pert

CONSEJO EDITORIAL

Phd. Luisa Elvira Belaunde (Orcid: 0000-0001-5498-5907)

Antropdloga. Universidad Nacional Mayor de San Marcos (UNMSM), Peru

Dr. Jean-Pierre Chaumeil (jpierrechaumeil@gmail.com)

Antropologo. EREA-CNRS, Francia

PhD. Bartolomew Dean (Orcid: 0000-0001-8737-3472) Antropdlogo. University of Kansas, USA
PhD. Oscar Espinosa (Orcid: 0000-0001-6605-013X)

Antropologo. Pontificia Universidad Catolica del Pera (PUCP), Pert

Dr. Gustavo Solis (Orcid: 0000-0003-4025-8885)

Lingtiista, Universidad Nacional Mayor de San Marcos (UNMSM), Pera

PhD. Ulises J. Zevallos (Orcid: 0000-0001-6416-0220) Literato. Ohio State University, USA
Roxani Rivas Ruiz (Orcid: 0000-0002-6382-3835)

Antropologa. Universidad Nacional de la Amazonia Peruana (UNAP), Pera

Dr. Eduardo Fernandez (edufernandez@aol.com)

Antrop6logo. University of Maryland, USA

Tlustracién de caratula: Ani Xeati de los animales (Robert Rengifo — Chonomeni)
Correccion y cuidado de edicion: Oscar Vargas Silva

Disefio y diagramacion:
Sinco Editores / José Carlos Chihuan Trevejo

© CAAAP

Av. Gonzalez Prada 626, Magdalena. Lima- Pera
(51-1) 461 5223
ramazoniaperuana@caaap.org.pe http://amazoniaperuana.caaap.org.pe - Con Sistema OJS

Hecho el Depdsito Legal en la Biblioteca Nacional del Pert N.° 2019-09174
Tiraje: 200 ejemplares

Impresion: Setiembre 2024

Se termin6 de imprimir en Sinco Disefio E.I.R.L
Jr. Huaraz 449 Brefia. Lima, Peru / Cel: 99803-7046
sincoeditores@gmail.com

Todos los derechos reservados
El CAAAP no necesariamente comparte conceptos, ideas y opiniones vertidas en los
articulos publicados en Amazonia Peruana



INDICE

PRESENTACION
TEMATICA

Organizaciones indigenas: el largo camino hacia la autodeterminacion
Alberto Chirif

La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa de
Gran Shinongari en el VRAE (1970-1985)
Yurio Sulca Pomahuacre

(El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina shipiba
en Yarinacocha en el contexto de la pandemia del covid-19
Zuzanna Ogorzewska

“Ajengibres son de mujer”: autoatencion y agencia en los cuidados
jeng
infantiles entre mujeres awajun

Helen Palma Pinedo

Dieta alimenticia durante el embarazo de las primerizas en comunidades
ashaninka del Rio Tambo-Satipo
Beatriz Anastacia Fabian Arias 'y Violeta Benigna Rojas Bravo

Parteria tradicional indigena en Peru y la deuda de reconocimiento de su
aporte al cuidado de los pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

11

18

21

67

99

129

151

175



Wawae rii buxiigiiarii wiyae rii iniica. Arrullos y cantos de juegos de
nifios magiita
Alejandro Prieto Mendoza

Suicidio de mujeres y violencia de género: una mirada renovada a un
intento de suicido de una mujer awajin en 1990
Astrid A. Bant

" Qué serd huayco?": migrantes shipibo-konibo establecidos en una
zona de alto riesgo de aluviones en la periferia de Lima
Clara Cardenas Timoteo

De cuando los Mashete, espiritus del bosque o Edosikiana, comian a
nuestros chamanes, los eyamitekua. (Tradicion oral ese eja)
Maria C. Chavarria Mendoza

La danza de la carachupa: un ritual de varones kichwa en la Alta
Amazonia peruana
Yoav Saulo Vidal Aucca

Una lectura ecocritica de los poemas "Guardianes del bosque" y
"Mikut" de Dina Ananco
Drassinober Manuel Sanchez Carhuancho

Caracterizacion inicial del sitio arqueoldgico Tigre Playa, Bajo Marafion

— Peru
Jorge Carranza Orbegoso

Entorno y actores en la cosmologia de pueblos pano: analisis de relatos

iskonawa, kakataibo y matsés

Edgar Yalta y Marco Lovon
ENTREVISTA

José Alvarez, “Cambio climético y pueblos indigenas amazdnicos”
por Ismael Vega

TESTIMONIOS

Las mujeres indigenas andinas y amazonicas
Ketty Marcelo

213

251

279

305

325

351

375

407

437

449



Los jovenes y la formacion de lideres shipibo-konibo
Cecilio Soria

Caminando con las comunidades y el Gobierno Territorial Autonomo
Awajun
Gil Inoach

El derecho a la lengua, los retos de la mujer wampis y la poesia
para fortalecer la identidad cultural
Dina Ananco

RESENAS

Santos Granero, Fernando. El espejo anticolonial. La rebelion de Juan
Santos Atahuallpa. Nuevas perspectivas. Lima: IEP, CAAAP, 2024.
Juan Carlos La Serna

Chirif, Alberto (ed.). Ausentes en cada sombra. Mas de cien anos de
narrativa amazonica. Iquitos: Tierra Nueva, CAAAP, 2023.
Oscar Vargas Silva

Yllia, Maria Eugenia. Estéticas amazonicas contemporaneas: La obra
del pintor bora Victor Churay Roque. Lima: Fondo Editorial UNMSM,
2023.

Gabriela Germana

MEMORIA

Despedida de un hermano, Joaquin Garcia Sanchez, O.S.A.
Jaime Regan

NOTA SOBRE LOS AUTORES

452

458

463

469

477

481

489

491






AMAZONIA NSRS e Amazonia Peruana, Volumen XIX, N.°37, agosto 2024; pp.11-16
PERUANA %@3@@ E@\%{@@ o p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663

https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.501

PRESENTACION

La revista Amazonia Peruana N.° 37 llega en un momento espe-
cial para el Centro Amazonico de Antropologia y Aplicacion Practica
(CAAAP), cuando se cumplen 50 afios (1974-2024) de una aventura com-
pleja y placentera, un camino que no ha sido lineal, sino sinuoso, con lo-
gros y dificultades, con aciertos y errores como la vida misma, pero, sobre
todo, un camino de aprendizaje, de resistencia y reafirmacion al servicio de
los pueblos indigenas amazonicos y la defensa de sus derechos.

En este camino nace la revista y como explica Jaime Regan: “Cuan-
do sali6 a la luz en 1976 fue la tnica publicacion de este género. Propuso
publicar material de primera mano frente a datos e interpretaciones prema-
turas o infundadas. Publicar aportaciones cientificas desde el pluralismo
teorico y a favor de las etnias indigenas”.

Todo este tiempo, hemos abarcado una gran diversidad de temas y
problematicas sobre la Amazonia y los pueblos indigenas, tratando de res-
ponder a los escenarios sociales y politicos que nos toc6 vivir. Desde sus
inicios, la revista ha sido un espacio académico critico que promueve el
debate y la difusion de investigaciones, ensayos, cronicas, resefias, testi-
monios y memorias. En los ultimos afos, la presencia y participacion vital
de intelectuales indigenas ha fortalecido nuestra propuesta, dandole una
dimension de intercambio intercultural, tan necesario en nuestro pais.

o




Amazonia Peruana

En la seccion tematica, iniciamos el camino del presente numero con
el analisis del surgimiento de las organizaciones indigenas amazonicas,
como un momento clave en el proceso de construccion del movimiento indi-
gena. Su aparicion a fines de los afios 60 es parte de un largo y complicado
camino que, mas alla de las dificultades y los retos que tuvieron y alin siguen
enfrentando, apunta a la autodeterminacion y el autogobierno de los pueblos
indigenas. Alberto Chirif, conocedor directo de este proceso, muestra y ana-
liza aspectos que adquieren una renovada importancia porque no solo nos
explica el rol de sus principales actores, sino que esclarece la relacion entre
ellos, los escenarios sociales y politicos que tuvieron que encarar y algunos
de sus logros mas importantes.

La colonizacion siempre fue una estrategia del Estado para ocupar
los territorios indigenas, a partir de una perspectiva de desprecio a los pue-
blos que habitan dichos territorios desde tiempos ancestrales. Los impac-
tos de la colonizacidn son profundos, especialmente en zonas como la sel-
va central, donde la formacion de muchas comunidades fue una respuesta
a la colonizacion y la parcelacion de tierras, para defender su territorio y su
identidad. Este es el caso que Yurio Sulca analiza a partir de la formacion
de la comunidad de Gran Shinongari en el VRAE (1970-1985), en el valle
Apurimac y Ene, en el contexto de la Reforma Agraria.

La revista contiene varios articulos en los que la salud, desde diver-
sas areas y perspectivas, es abordada por investigadoras como Zuzanna
Ogorzewska, quien analiza los cambios en la medicina ancestral del pueblo
shipibo-konibo en el marco de la pandemia del covid-19 y pone el foco de
atencion en las practicas relacionadas con la “medicina casera” y la medi-
cina ancestral. La desatencion y precariedad extrema del sistema de salud
estatal y el activismo indigena de los ultimos afios crean las condiciones
para el “retorno” de la medicina ancestral como respuesta a los problemas
de salud. En esta misma linea, Helen Palma analiza como las practicas an-
cestrales, desde los saberes femeninos del pueblo awajun, para el cuidado y
sanacion de la salud infantil también pueden ser respuestas saludables que
expresan agencia, afecto y creatividad. El jengibre (Zingiber officinale) es
revitalizado a partir de las practicas terapéuticas que desarrollan las mujeres
awajun con sus hijos para cuidarlos y sanarlos de diversos padecimientos.

12



Amazonia Peruana

La salud, desde los saberes y practicas de las mujeres indigenas en
relacion al embarazo y el parto, es estudiada a partir de la dieta alimenticia
para mujeres primerizas y los aportes de las mujeres indigenas al cuidado
durante el parto. Beatriz Fabian y Violeta Rojas presentan su investigacion
en la cuenca del rio Tambo, en Satipo, region Junin, donde las mujeres
ashaninka embarazadas y primerizas deben seguir una dieta rigurosa para
asegurar no solo un parto bueno, sino también la adecuada insercion del
recién nacido en el contexto historico y cultural que le toco vivir, preparan-
dolo para sostener una relacion armoniosa con la naturaleza, el universo y
los seres humanos.

El trabajo de Luna Contreras, analiza el valioso aporte de las par-
teras tradicionales de comunidades campesinas e indigenas al cuidado de
la salud colectiva, mental y espiritual de la comunidad para el buen vivir.
Sostiene que en el Peru existe un racismo institucionalizado respecto a las
parteras indigenas, por esto es necesario valorar practicas y saberes de las
parteras de los pueblos indigenas, como una estrategia de resistencia basa-
da en practicas comunitarias de solidaridad, cuidado mutuo y reciprocidad.

Los arrullos y cantos forman parte del cuidado, la salud y la socia-
lizacion de los ninos del pueblo magiitd. Alejandro Prieto, propone que
los arrullos wawae protegen y fortalecen a los bebés magiita, haciendo
que su espiritu y su cuerpo se fijen para evitar ser cutipados por los ngoxo
‘espiritus malignos’ de animales como el ngurucu ‘gallinazo’ o el airu
‘perro’. Asi mismo, los buxiigiiarii wiyae rii iniica ‘canciones infantiles
y/o de juegos de nifios’, desde la experiencia pedagdgica, contribuyen al
fortalecimiento cultural de los nifios.

El suicidio entre las mujeres awajin adquiri6 notoriedad en la déca-
da de los 90. Astrid Bant realiz6 estudios y publicé varios articulos al res-
pecto. Después de 35 afios y con una perspectiva renovada, ella analiza y
reflexiona sobre el suicidio femenino en la sociedad awajun, incorporando
a esta realidad la violencia basada en el género. A partir de una actualizada
lectura del suicidio en la sociedad awajin, propone brindar mayor atencion
al rol de la violencia de género como un antecedente del suicidio.

13



Amazonia Peruana

Desde hace muchos afios, los miembros de la comunidad urbana
shipibo-konibo, de la quebrada de Cashahuacra, en el distrito de Santa
Eulalia, tomaron la decision de vivir en una zona de alto riesgo para sus
vidas, donde la ocurrencia de aluviones, llamados huaycos, es permanen-
te. El articulo de Clara Cardenas, analiza e interpreta las explicaciones y
representaciones que elaboran los shipibo-konibo para darle sentido a la
decision de vivir en esta zona a pesar del riesgo para su vida.

La diversidad de temas de investigacion que ofrece el presente nu-
mero de la revista incluye trabajos sobre la tradicion oral, la danza, la
poesia y la arqueologia.

Un relato de la tradicion oral ese eja, en Madre de Dios, contado por
un anciano, sirve de herramienta para poner a prueba a jovenes chamanes
en su proceso de iniciacion. Las palmeras, los arboles y los chamanes o
eyamitekua son los actores y el bosque el escenario. Cuidando la fidelidad
de su traduccion, Maria Chavarria, da a conocer a través de este relato, la
tradicion oral ese eja, sobre Edosikiana ‘espiritus duefios’ y eyamitekua
«chamanesy, la funcidn de las palmeras en el contexto chamanico y la im-
portancia de los saberes sobre las plantas y la fauna que tienen los ese eja
de Madre de Dios.

Los varones kichwa lamista se disfrazan con hojas secas de plata-
no para protagonizar la danza ritual de la carachupa en la ultima fecha
del Santa Rosa Raymi. Yoav Vidal desarrolla una etnografia del proce-
so y transformaciones de la danza de la carachupa, la preparacion del
danzante y de otros actores presentes en la danza y el recorrido de las
carachupas. Desde la antropologia de la danza, el autor afirma que no
es una representacion de la caza de la carachupa, sino el recuerdo del
monte que se presenta en la comunidad durante la celebracion de Santa
Rosa Raymi.

Desde una lectura ecocritica, Drassinober Sanchez se aproxima al
poemario Sanchiu (2021) de la poeta awajun-wampis Dina Ananco para
demostrar que su voz poética la constituye en una intelectual indigena
amazoénica que busca crear conciencia sobre el cuidado medioambiental
y la importancia del biocentrismo frente al antropocentrismo. A partir del

14



Amazonia Peruana

analisis hermenéutico y retorico de los poemas “lkaman kuitamin aifia”
y “Mikut”, concluye que la propuesta poética de Ananco converge con la
visibilizacion y revaloracion de la cultura wampis.

Presentamos, por ultimo, un estudio arqueoldgico sobre el sitio Tigre
Playa, ubicado en la cuenca baja del rio Marafion. Aunque en las tltimas
décadas se han perdido varios sitios arqueologicos ubicados en la ribera de
rios como el Morona, Pastaza y Marafion, parte de la evidencia arqueologica
que se hallaba en los sitios pudo ser recuperada. Tal es el caso del sitio Tigre
Playa, donde Jorge Carranza hace una revision de la muestra y define el sitio
arqueologico como un asentamiento habitacional riberefio, correspondiente
a los periodos Desarrollo Selvatico y Tardio de la planicie amazonica.

En este numero, también presentamos una interesante entrevista a
José Alvarez, bidlogo y experto en conservacion, manejo comunal de re-
cursos, y aprovechamiento sostenible de la biodiversidad amazoénica. En
la entrevista Cambio climatico y pueblos indigenas amazénicos, Alvarez
aborda el impacto en la Amazonia de las politicas del Estado, la importan-
cia de la relacion de los pueblos indigenas amazonicos con la naturaleza,
las “soluciones” verdes, asi como el futuro y los retos de los pueblos in-
digenas amazodnicos en un contexto de globalizacién, cambio climatico y
predominio de la economia de mercado.

En la seccion de testimonios presentamos las miradas y las voces
de cuatro lideresas y lideres indigenas sobre sus trayectorias, el rol de
sus organizaciones y el papel del CAAAP. Ketty Marcelo, presidenta de
la Organizacion Nacional de Mujeres Indigenas Andinas y Amazonicas
del Peru (Onamiap), nos da su testimonio desde la agenda de las mujeres
indigenas andinas y amazodnicas. Cecilio Soria, comunicador y lider shi-
pibo-konibo, nos comparte su experiencia en la formacion de lideres in-
digenas en Ucayali. El primer pamuk del Gobierno Territorial Autonomo
Awajun (GTAA), Gil Inoach, comparte su testimonio a partir del proceso
con las comunidades y la construccion del autogobierno awajun. Final-
mente, Dina Ananco, poeta awajun-wampis, comparte su mirada sobre los
derechos lingiiisticos, los retos actuales de la mujer wampis y de la poesia
wampis para fortalecer la identidad cultural y defender el territorio.

15



Amazonia Peruana

Asimismo, presentamos las resefias de tres libros recientemente publi-
cados: El espejo anticolonial. La rebelion de Juan Santos Atahuallpa. Nue-
vas perspectivas, de Fernando Santos Granero; por Juan Carlos La Serna.
Ausentes en cada sombra. Mas de cien arios de narrativa amazonica, de Al-
berto Chirif (ed.); por Oscar Vargas. Estéticas amazonicas contemporaneas:
La obra del pintor bora Victor Churay Roque, de Maria Eugenia Yllia; por
Gabriela Germana.

Finalmente, rendimos homenaje a la memoria de Joaquin Garcia
Sanchez O.S.A., defensor de los derechos del pueblo amazénico y gran
promotor de su cultura. Fundo el Centro de Estudios Teoldgicos de la Ama-
zonia, la Biblioteca Amazodnica y la coleccion Monumenta Amazonica.

Ismael Vega
Director del Consejo Editorial









TEMATICA






AMAZONIA B AR DN ZNE AR J Amazonia Peruana, Volumen XIX, N.°37, agosto 2024; pp.21-66
"PERUANA %@%@ By 68 > p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663

https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.478

ORGANIZACIONES INDIGENAS:
EL LARGO CAMINO HACIA LA
AUTODETERMINACION

INDIGENOUS ORGANIZATIONS: THE LONG ROAD TO SELF-DETERMINATION

Alberto Chirif

Investigador independiente
alberto.chirif@gmail.com
https://orcid.org/0009-0000-7788-2839

Envio: 20 de diciembre 2023 Aceptacion: 25 de abril 2024 Publicacion: 16 de agosto 2024

Resumen

En la introduccion de este articulo presentaré el contexto en el cual
tuvo lugar el nacimiento de las primeras organizaciones indigenas. En la
parte inicial, abordaré los procesos seguidos por las cuatro organizaciones
indigenas que fundaron la Asociacion Interétnica de Desarrollo de la Sel-
va Peruana (Aidesep): el Congreso Amuesha, la Central de Comunidades
Nativas de la Selva Central (Ceconsec), el Consejo Aguaruna Huambisa
(CAH) y la Federacion de Comunidades Nativas del Ucayali (Feconau).
Es importante conocer la evolucion seguida por ellas para constituirse y
los problemas que las motivaron a hacerlo. En la segunda parte de este

:



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

texto, me referiré a los sucesos mas relevantes que encararon algunas de
ellas a lo largo de su vida. En la tercera, plantearé ciertas consideraciones
acerca del tema desarrollado en este texto.

Palabras clave: organizaciones indigenas, autodeterminacion, territorio,
identidad, Amazonia peruana

Abstract

In the introduction of this article, I will present the context in which
the first indigenous organizations emerged. In the initial section, I will
address the processes followed by the four indigenous organizations that
founded the Interethnic Association for the Development of the Peruvian
Jungle (Aidesep): the Amuesha Congress, the Central Union of Native
Communities of the Central Jungle (Ceconsec), the Aguaruna Huambisa
Council (CAH), and the Federation of Native Communities of Ucayali
(Feconau). It is important to understand the evolution they underwent to
form and the issues that motivated them to do so. In the second part of this
text, I will refer to the most significant events that some of these organi-
zations faced throughout their existence. In the third part, I will propose
certain considerations regarding the topic developed in this text.

Keywords: indigenous organizations, self-determination, territory, identi-
ty, Peruvian Amazon

1. Introduccion

A fines de la década de 1960 y en la siguiente ocurrieron una serie
de sucesos, algunos estrechamente vinculados entre si, que determinaron
la aparicion de organizaciones indigenas modernas para enfrentar dificul-
tades referidas a sus problemas actuales. Son modernas en el sentido que
no respondieron a patrones tradicionales de organizacién, aunque los te-
mas que abordaron estén vinculados, en parte, a cuestiones relacionadas
con su propia tradicion, como territorio e identidad, que incluyen la lengua
y la justicia consuetudinaria; y, en parte, con asuntos que son consecuencia
del estrechamiento de relaciones, con frecuencia conflictivas, con el mun-

22



Amazonia Peruana

do foraneo, como son los intercambios comerciales, mas intensos en los
lugares donde la poblacion indigena incorpor6 patrones productivos bajo
el influjo de los colonos (principalmente el cultivo de café en la selva cen-
tral y, en menor medida, de frutales; o la pesca comercial en la selva baja).
Son modernas también por su forma juridica, ya que, ante la falta de una
alternativa legal que reconociera federaciones o asociaciones indigenas,
debieron optar por la formula de “asociaciones civiles sin fines de lucro”,
que obligo6 a sus gestores a enfrentar mecanismos también nuevos, como
las asambleas, las juntas directivas, las responsabilidades de los cargos y,
por supuesto, los estatutos en que todos esos asuntos se articularon e inten-
taron definir un panorama claro para el funcionamiento de las organizacio-
nes. Menuda tarea en la que las complejidades rebasaron con frecuencia
las posibilidades de comprension de estructuras tan innovadoras.

Pero regreso al asunto de los aludidos sucesos concurrentes. En
1968 se produjo un golpe de Estado conducido por el general del Ejército
Juan Velasco Alvarado, hecho que tuvo caracteristicas inéditas en el Pert,
ya que histéricamente esos golpes habian sido promovidos y financiados
por los sectores dominantes de la rancia derecha de la primera parte del
siglo xx. Basta ver los apellidos de algunos de los ministros que acompa-
faron al general Manuel Odria en su gobierno de 1950-1956, luego de la
toma violenta del poder en 1948 y de la convocatoria de una farsa electoral
que lo llevo a la presidencia de manera “democratica”, después de apresar
y deportar a su unico competidor, el también general Ernesto Montagne.
Entre esos ministros estaban Juan Patricio Gallagher Robertson!, abogado
y politico; Ricardo de la Puente y Ganoza?, doctor en Letras, Ciencias Poli-
ticas y Economicas, y en Jurisprudencia; Alberto Freundt Rosell®, abogado,
diplomatico y politico; Andrés Francisco Dasso Hoke*, empresario indus-
trial y politico; y Eduardo Dibos Dammert’, politico y deportista. Aunque
sin el lustre familiar de los anteriores, Alejandro Esparza Zanartu® fue un
fiel servidor de la oligarquia peruana.

La actuacion de Alberto Freundt Rosell como ministro de Relacio-
nes Exteriores de un Gobierno de la década de 1930 tuvo incidencia indi-
recta en el golpe del general Velasco Alvarado, como expondré a continua-
cion. Por encargo del Congreso, a Freundt Rosell le correspondia dirigirse

23



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

al Gobierno britanico para anunciarle su decision de revisar el fallo arbitral
de 24 de abril de 1922 sobre el asunto de los yacimientos petroliferos de
La Brea y Parifias, ubicados en Talara (Piura), en el norte del Pert, que
era perjudicial para el beneficio peruano. El Gobierno britanico no mostrd
interés en reabrir ese asunto, ni tampoco el peruano lo elevd al Tribunal
de La Haya, como habia anunciado. Més aun, el 20 de agosto de 1932,
Freundt Rosell suscribid el decreto que reglamentaba los privilegios y las
exenciones de las cuales gozaban las representaciones consulares extranje-
ras establecidas en el pais (“Alberto Freundt Rosell”, 2024).

Era una historia de corrupcion y servilismo de las autoridades
peruanas que habia comenzado en 1890, cuando la empresa anglo-
estadounidense London Pacific Petroleum Co. inicio la explotacion de los
yacimientos de La Brea y Parinas. Sin embargo, en 1911 sali6 a la luz que
esta aprovechaba muchos mas lotes de hidrocarburos que los registrados
en el contrato y se negaba a pagar los impuestos a los que estaba obligada
segun las leyes peruanas. A pesar de las denuncias por este hecho, en
1914 la empresa cedi6 sus derechos a una compaiiia estadounidense, la
International Petroleum Company (IPC), subsidiaria de la Standard Oil de
New Jersey, que continu6 obteniendo ventajosos privilegios tributarios de
Gobiernos pronorteamericanos a lo largo de varias décadas.

Las consecuencias de esta larga historia de servilismo se vieron
en 1968, ya que fue la razoén principal del golpe de Estado liderado por
el general Juan Velasco Alvarado, quien mando tropas para ocupar mili-
tarmente las instalaciones de la IPC en Talara y poner fin a un nuevo y
fraudulento contrato con la empresa, la cual hubiera prolongado su per-
manencia en el pais.

El gobierno de Velasco Alvarado promovidé cambios sustanciales en
la estructura politica y socioecondmica del pais, como la Reforma Agraria
en las regiones de los Andes y la Costa, y el reconocimiento como sujetos
de derechos a los indigenas amazdnicos, cuyos asentamientos recibieron
el nombre de “comunidades nativas”, y, en especial, a sus territorios an-
cestrales, entre otros. En ese contexto fue muy importante la figura de dos
antrop6logos. Uno de ellos, Richard Chase Smith, lleg6 al pais en 1966

24



Amazonia Peruana

como voluntario del Cuerpo de Paz, organismo muy cuestionado en aque-
llos tiempos por la izquierda peruana que lo consideraba una avanzada
del imperialismo de los Estados Unidos. El compromiso de Smith con los
amueshas, como en ese tiempo se conocia a los yaneshas, fue fundamental,
por un lado, para animarlos a constituir la primera organizacion represen-
tativa indigena moderna para la defensa de sus derechos; y, por otro, para
apoyarlos a recuperar las tierras que habian recibido en condominio con la
mision franciscana de Quillazq.

Posteriormente, la labor de Smith fue central en la elaboracion de
una propuesta territorial para crear un mosaico de areas naturales prote-
gidas, combinadas con territorios comunales titulados. Concretamente,
esta iniciativa, ya realizada, incluy6 la declaracion del Parque Nacional
Yanachaga-Chemillén, la Reserva Comunal Yanesha y la titulacion y am-
pliacion de comunidades de este pueblo ubicadas en la cuenca del rio Pal-
cazu, colindantes entre si (cuando ha sido posible) y con las dos areas
naturales protegidas mencionadas. La participacion de Smith también fue
importante para trabajar, de manera conjunta con personas conocedoras
de la tradicidon yanesha, la creacion de la Casa Cultural, lugar destinado
a la conservacion y ensefianza de la memoria del pueblo, con la finalidad
de servir a las nuevas generaciones; y de dos textos sobre la religiosidad
de este pueblo, en edicidn bilingiie, que recogen pasajes sobre su génesis,
su adquisicion de conocimientos y tecnologias a lo largo del tiempo y su
elaboracion de normas éticas para regir las relaciones entre todos los seres
vivientes: humanos, animales y plantas.

El otro antrop6logo que desarrolldé una importante labor en esos
afios fue Stefano Varese. En 1966, sustento su tesis de doctorado con un
trabajo sobre etnohistoria del pueblo ashaninka, conocido en aquel enton-
ces como campa. Dos afios mas tarde fue publicada con el nombre de La
sal de los cerros por la Universidad Peruana de Ciencias y Tecnologia,
de fugaz presencia en la vida académica del pais. Ese libro y algunos ar-
ticulos suyos pusieron en la escena nacional la presencia de los indigenas
amazonicos como un sector social relegado. A raiz de esto, Varese fue con-
vocado por el gobierno del presidente Velasco Alvarado para elaborar una
propuesta de politica publica que salvaguardara los derechos territoriales

25



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

de los pueblos indigenas amazonicos. En ese contexto, Varese con otros
colegas, entre los cuales quedé¢ incluido a partir de 1972, comenzaron a
trabajar una propuesta legal para el reconocimiento de la propiedad terri-
torial y otros derechos de los caserios indigenas amazonicos, bautizados
como ‘“comunidades nativas”. La ley fue aprobada en 1974 y en su mo-
mento constituyo una propuesta pionera, aunque hoy ha quedado un tanto
desfasada debido al avance de las propuestas formuladas por los propios
lideres indigenas respecto a su reconocimiento como naciones originarias,
con derecho a territorios integrales autogobernados.

Algunos afios antes de la promulgacion de la Ley de comunidades
nativas, se conformo el Grupo de Barbados, integrado por antropologos y
activistas comprometidos con los derechos de los pueblos indigenas. Este
colectivo se reunid por primera vez en 1971 en la isla caribea del mismo
nombre para analizar la situacion de los pueblos indigenas que por en-
tonces eran “victimas del desarrollo” promovido por diversos gobiernos.
Stefano Varese fue uno de sus principales impulsores, en el cual también
estuvieron colegas de los demds paises amazodnicos, de Centroamérica,
Estados Unidos y Europa. Como consecuencia de esa reunion, se redactd
y difundié una declaracion en la que se denunciaba el genocidio que di-
versos Gobiernos, en especial los de Brasil y Paraguay, cometian contra
los pueblos indigenas. Eran afios en que esos paises estaban regidos por
crueles dictaduras que impulsaban proyectos viales, como la Transamazo-
nica, y de colonizacion que deforestaban de manera extensiva los bosques
amazonicos y del Chaco, y atropellaban los derechos ancestrales de los
pueblos indigenas en sus territorios.

La Declaracion también enjuici6 severamente a las Iglesias por su
silencio complice y su labor etnocida y a los antropdlogos por tomar a los
indigenas como objetos de sus estudios sin preocuparse por su situacion
presente. El Grupo de Barbados volvio a reunirse dos veces mas, en 1977
en la misma isla caribefia, y en 1993 en Rio de Janeiro. Un libro que se me
encomendo editar en 2021 da cuenta de lo que fueron las reuniones. En €l
se recogen textos de las personas sobrevivientes del grupo original y se
incorpora a otras, antropologas y de otras profesiones, que han demostrado

26



Amazonia Peruana

a lo largo de su quehacer profesional su compromiso con los derechos de
los pueblos indigenas (Chirif, 2021).

El libro de Varese antes aludido y otros escritos suyos de esos tiem-
pos, asi como su labor desempefiada desde una dependencia del organismo
publico denominado Sistema Nacional de Apoyo a la Movilizacién Social
(Sinamos) —que mas tarde me tocaria dirigir—, tuvieron importancia me-
dular en el despertar de la antropologia amazonica en las universidades
Catolica y San Marcos, donde los alumnos formaron sendos colectivos
que asumieron su responsabilidad frente al presente y futuro de los pueblos
indigenas. Reforzaron el aliento de los estudiantes algunos diagnosticos
sobre la situacion de las comunidades indigenas amazodnicas elaborados
por Sinamos y la Declaracion de Barbados. Un texto de Barclay (2021,
pp. 323-330) se refiere con precision al impacto que tuvieron esos actores
y procesos en su eleccion de los pueblos indigenas amazonicos como cen-
tro de su compromiso profesional.

Mientras tanto, en la Amazonia norte, en la zona conocida como
Alto Marafiéon que comprende el territorio de los pueblos awajun y wam-
pis, un grupo de jévenes espafioles comenzo a trabajar en 1971. El anima-
dor de esta iniciativa fue el sacerdote, también espanol, Javier Vallado, de
la Compaiiia de Jesus, cuyo vicariato, con sede en Jaén (Cajamarca), tiene
jurisdiccion sobre esta parte del pais. La zona del Alto Marafion estaba
por entonces sometida a planes de colonizacién con migrantes andinos
que avanzaban sobre las tierras de los awajin. La motivacion de Vallado
era dar a las comunidades apoyo profesional especializado en diversos
campos: salud, agricultura, manejo forestal, iniciativas econdmicas y or-
ganizacion cooperativa y politico-representativa. Era consciente de que
los misioneros dedicados a la labor pastoral no podian brindar este tipo
de asesoria.

El grupo eligi6 para identificarse el nombre Desarrollo del Alto
Marafion (DAM) y realiz6 una labor pionera en muchos campos. La idea
de sus integrantes era formar capacidades en la poblacion para que ella
misma desarrollara iniciativas y afrontara sus problemas sin necesidad
de apoyo externo. En este sentido, capacitaron promotores de salud entre

27



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

los moradores de las comunales para atender los problemas sanitarios.
Entre otras iniciativas promovidas por el DAM estuvieron una cooperati-
va de comercializacion, el desarrollo de nuevos cultivos (como el cacao)
para generar ingresos, un serpentario para extraer veneno con la finalidad
de producir antiofidicos y el apoyo a la poblacion para la formacion del
Consejo Aguaruna Huambisa (CAH) como representante politico de las
comunidades. Su labor fue fundamental para la generacion de conciencia
de derechos en los pueblos aguaruna y huambisa (hoy llamados awajin
y wampis).

Las diferentes perspectivas acerca de como desarrollar el traba-
jo gener6 controversias entre el DAM y la mision jesuita. La ruptura de
relaciones entre las partes generd severas tensiones, al punto que dos mi-
sioneros (Javier Vallado y Luis Pérez Garcia) optaron por abandonar la
Compania de Jesus y plegarse al DAM’. Este grupo continu6 su trabajo de
manera independiente hasta 1979, cuando se disolvid. Sin embargo, han
quedado muchas de las iniciativas que impulso, entre ellas el CAH.

Al finalizar la década de 1980, la labor de Richard Chase Smith
volvid a ser decisiva para conformar un grupo de intercambio de expe-
riencias y reflexion, el cual reunid personas que se movian en espacios
profesionales, estudiantiles y otros, quienes combinaban trabajos de in-
vestigacion con acciones de apoyo a las reivindicaciones de derechos de
los pueblos indigenas amazoénicos y, a veces, de promocion de actividades
econdémicas conducidas por asociaciones indigenas. Primero en casa de
alguno de sus integrantes y luego en ambientes prestados por instituciones
amigas, el grupo comenzo6 sus encuentros en 1977. En una reunion realiza-
da en 1979 en la casa de Smith, en Oxapampa, adoptd el nombre de Copal
para darle identidad propia al grupo. El nombre es simbdlico, ya que se
refiere a un arbol amazonico del cual se extrae una resina que, untada en
maderas, se emplea para alumbrar, y aplicada a las embarcaciones, sirve
para calafatearlas, y en ceramios y bolsas, para impermeabilizarlos.

En las reuniones de Copal se discutian los asuntos de politica na-
cional que afectaban a las comunidades nativas, como los planes de cons-
truccion de carreteras de penetracion hacia la region amazodnica, los cuales

28



Amazonia Peruana

iban acompafados de grandes proyectos de colonizacion. En esos encuen-
tros se tomaban acuerdos para analizar ciertos temas con detalle e iniciar
campaiias de incidencia en los medios de comunicacion. Era una época de
transito en la que se trabajaba una nueva Constitucion Politica del Estado
y se preparaban las elecciones de 1980 que marcarian el final del Gobierno
militar. En 1978, Copal prepar6 una propuesta sobre los derechos indigenas
que deberian ser considerados en la nueva carta magna, que fue distribuida
entre los representantes de los diversos partidos politicos presentes en la
Asamblea Constituyente. En 1979, como sefialan los gestores de Copal:

la tarea mas importante fue desarrollar una campana informativa diri-
gida a las comunidades nativas sobre las elecciones generales de 1980
(...). Con este fin, Copal elaboré un folleto muy modesto (en formato
medio A4, impreso a mimeografo) para informar a las comunidades so-
bre las elecciones, la organizacion del Estado y en especial, la del Con-
greso, y los planteamientos de los partidos politicos sobre los derechos
de los pueblos indigenas. (Copal, 2023)

En 1979 aparecio el primer nimero del Boletin Copal con notas
breves sobre los reclamos de tierras de las comunidades y cuestiones re-
lacionadas con la politica nacional, entre ellas, los planes de colonizacion
impulsados por el gobierno del presidente Belaunde; informacion acerca
de las nacientes organizaciones amazonicas; las elecciones de 1980 y otros
temas similares.

En 1980, Richard Chase Smith sugiri6 invitar dirigentes de las na-
cientes organizaciones indigenas para que participaran en los encuentros.
De esta manera, se integraron jovenes lideres como Vicente Pishagua y
Ricardo Frey (yaneshas), Evaristo Nugkuag (awajiin), Angel Soria (shi-
pibo) y Washington Bolivar (uni). Aquel aio, lideres de tres organizacio-
nes —awajun, shipibo y yanesha— consiguieron fondos de la cooperacion
internacional para alquilar un local llamado Casa Nativa, que les sirvid
para realizar sus reuniones y para hospedarse durante sus visitas a Lima
por razones de trabajo. Las reuniones de Copal se trasladaron a ese local.
En una de ellas, en 1981, Evaristo Nugkuag declar¢ el interés de los lide-
res indigenas de continuar reuniéndose en Lima, pero solo entre indige-

29



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

nas. Constituyeron entonces una organizacion que llamaron Coordinadora
de Comunidades Nativas de la Selva Peruana (Coconasep), la cual fue el
inicio de lo que poco después se denominaria Asociacion Interétnica de
Desarrollo de la Selva Peruana (Aidesep), que nacid con la finalidad de
aglutinar los esfuerzos de las mencionadas organizaciones.

En 1982, Copal dejo de publicar el Boletin y la tarea de editar un
informativo propio quedd en manos de Coconasep. Aparecié entonces la
revista Voz Indigena, que hasta ahora publica Aidesep. Por su parte, Co-
pal se aboco a la edicion de la revista Amazonia Indigena, cuyo primer
numero aparecio a mediados de 1980. En este medio se abordaron temas
de coyuntura; analisis de propuestas legales y politicas publicas que afec-
taban los territorios de los pueblos indigenas, asi como de acercamiento a
su propia cultura y la de los otros. El nimero 19 de esta revista, el ultimo,
aparecid en 1992 y estuvo dedicado al tema de las rebeliones y la resisten-
cia indigena a lo largo de los 500 afios desde la Conquista.

En 1981 y 1982 surgieron tensiones entre Copal y el Centro de
Investigacion y Promocién Amazdnica (CIPA), que percibia tanto a la na-
ciente organizacion indigena como a Copal como competidores. La tiran-
tez se agravo cuando algunos organismos de la cooperacion internacional
pusieron como requisito para financiar iniciativas promovidas por organis-
mos no gubernamentales con pueblos indigenas amazoénicos contar con la
aprobacion previa de Aidesep. En este contexto, CIPA auspicio la creacion
de la Confederacion de Nacionalidades Amazonicas del Pert (Conap) para
que avalara sus proyectos.

2. Organizaciones fundadoras de Aidesep

2.1. EIl Congreso Amuesha

El mes de junio de 1969 avanzaba, tal vez habia cumplido ya su
tercera semana, cuando recibi una llamada de Stefano Varese para con-
tarme que habia sido invitado por un amigo suyo para participar en una
reunidn de lideres amueshas que tendria lugar, durante los primeros dias de

30



Amazonia Peruana

julio, en un poblado llamado Miraflores, cercano a Oxapampa. El no podia
asistir, me dijo, debido a sus obligaciones como profesor en la universidad
de San Marcos, donde dictaba un curso sobre etnologia amazdnica. Me
preguntd entonces si yo tenia interés en asistir. Me advirtid que no habia
fondos para pagar mi pasaje y alimentacion, aunque el hospedaje seria en
casa de su amigo. Stefano era entonces director del Centro de Estudios
Amazoénicos que ¢l habia creado dentro del Instituto Ratl Porras Barrene-
chea después de contagiar con su entusiasmo por la region de los bosques a
su director, el doctor Jorge Puccinelli. Por supuesto, le dije que si, sabien-
do ademas que, a pesar del cargo de director, Stefano trabajaba de manera
ad honorem en ese Centro, en el que no habia nadie mas que ¢l. Es decir,
ocupaba todos los cargos imaginarios con que podria contar, ademas de
director: investigador, asesor, secretario, portero y conserje.

Dias después me embarqué en la avenida Luna Pizarro, en La Vic-
toria, rumbo a La Merced y Oxapampa, en una de esas camionetas Ford
color negro, con adornos de listones de madera a lo largo de su carroceria,
que hacian el servicio de transporte de pasajeros hacia la selva central. En
La Merced, el chofer se detuvo en una estacion de gasolina para recargar
combustible; en paralelo se estacion6 una camioneta pick up con el sello
del Ministerio de Agricultura. De ella bajé un muchacho como de mi edad,
evidentemente extranjero (un gringo), con el que intercambiamos algunas
palabras. La cuestion es que €l también iba a Oxapampa, donde trabajaba,
y era amigo y colega del amigo que habia invitado a Stefano a la reunion
de los lideres amueshas. En ese momento cambié de vehiculo y llegué a
mi destino con José¢ Espejo, nombre que habia adoptado en un intento de
acortar las diferencias que lo separaban de la gran mayoria de los peruanos.
Imposible. Joseph Spiegel (‘espejo’ en aleman) tenia, ademas de su apellido,
otras caracteristicas inocultables que lo hacian evidentemente extranjero.

Spiegel era amigo de Richard Smith, Ricardo en ese momento,
ahora Dick, el diminutivo carifioso que se aplica a quienes llevan su nom-
bre. Lo era desde antes de venir al Perd. Ambos estaban enrolados como
voluntarios en el Cuerpo de Paz, programa creado por la administracion
de Kennedy, muy vapuleado por las izquierdas latinoamericanas que lo

31



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

acusaban de ser parte de una estrategia de la CIA. José regreso a los Esta-
dos Unidos, mientras que Dick ha permanecido en el Peru desde entonces,
aunque luego de su primera experiencia en la selva central volvid unos
afnos a su pais para estudiar Antropologia. Desde que lo conoci hablaba
con fluidez amuesha, o yanesha, como hoy se designa a la lengua y al pue-
blo que la habla. En estos tiempos, mediados de 2024, tiene dos libros en
imprenta sobre la antigua religion del pueblo yanesha y sobre la historia
que los ancestros de este han escrito sobre el paisaje para nombrar cerros,
lagunas, quebradas y nevados, el cual contiene extensos episodios en esa
lengua y en castellano.

Me traslado ahora a la comunidad de Miraflores, en 1969, cincuen-
ta y cinco afos atras.

Entre el 1 y el 3 de julio de 1969 se realizd una conferencia de
gran importancia en la comunidad de Miraflores, conocida ahora como
Tsachopén, cercana a la ciudad de Oxapampa, capital de la provincia del
mismo nombre, en la regidon de Pasco. El encuentro, denominado “Primera
reunion de lideres amuesha”, fue organizado por el Instituto de Asenta-
miento Rural y Reforma Agraria del Ministerio de Agricultura, el Instituto
Lingiiistico de Verano (ILV) y jévenes voluntarios del Cuerpo de Paz que
trabajaban en la zona: José y especialmente Ricardo. Fue una conferencia
inédita, debido a la cada vez mas opresiva situacion que soportaban las
familias amueshas de esa zona y de Villa Rica, a causa de la invasion de
sus tierras por parte de colonos, tanto de origen extranjero como andino.
La region de Oxapampa y Pozuzo era objeto de planes de colonizacion
promovidos por el Estado peruano desde mediados del siglo xix, mediante
la inmigracion de colonos europeos. También durante esa época, tanto ha-
cendados ricos de la vecina Tarma como campesinos andinos desposeidos
de sus tierras por latifundistas y empresas mineras comenzaron a buscar
tierras en la selva central, desplazando a los habitantes ancestrales de esos
territorios: ashaninkas y amueshas. Los reclamos presentados por ellos
nunca fueron atendidos.

Demas esta decir que la situacion de los yaneshas era angustio-
sa. Las posibilidades de acceder a la propiedad de las tierras, de sus tie-

32



Amazonia Peruana

rras, eran vivir confinados en pequenos lotes aislados dentro de un mar de
colonos e integrarse como mano de obra barata a la economia impuesta
por estos; de lo contrario, deberian emigrar hacia zonas mas alejadas. Los
yaneshas hicieron ambas cosas: una parte permanecié en lo que aun les
quedaba de su antiguo territorio, pequeiias parcelas individuales que alber-
gaban a familias enteras, y otra emigro hacia el vecino valle del Palcazq,
donde colonos de origen aleman establecieron fundos ganaderos. Alli ha-
bia tierras libres, aquellas que los colonos no querian, y bosques y rios con
fauna. No obstante, la economia ganadera también termin6 por imponerse
sobre los yaneshas, quienes quedaron convertidos en obreros temporales
o en criadores de ganado, que luego era adquirido a precios arbitrarios por
los colonos, quienes controlaban las redes de comercializacion de la carne
y la empresa aérea que transportaba el producto hacia los mercados de
Chanchamayo y otros mas alejados.

Los colonos, sin embargo, no eran los tnicos usurpadores de las
tierras de los yanesha. La mision franciscana de Quillaza jugd un papel
importante en este proceso de despojo. Siguiendo a Smith, quien ha tra-
bajado en detalle esta historia, esa mision, fundada en 1881 como centro
para el reasentamiento colonial de los yanesha, fue “lo que permiti6 a los
colonos austro-alemanes ocupar (...) las antiguas tierras yanesha® dentro
del valle de Oxapampa y repartirselas entre si” (Chase Smith, 2021, p.
252). Pero, ademas de facilitar el despeje de las tierras para la entrada
de colonos, la misién realizd algunas maniobras adicionales. En 1905,
obtuvo un titulo de propiedad en condominio con “los neofitos indigenas
del lugar que ocupan dichas tierras” (Chase Smith, 1974, pp. 54-62, 1980,
pp. 6-8), sobre un lote de 1 226 hectareas de tierras y bosques alrededor
de la mision de Quillaza. Durante mas de cincuenta afios, la mision ma-
nejo esa parcela como si fuera su hacienda privada y vendio6 gran parte de
sus arboles. En 1960, resolvid vender el terreno y avisé su decision a los
yaneshas, diciéndoles que si querian mantener las tierras que ocupaban,
tenian que comprarlas. Entonces ellos pidieron al Estado que intervenga,
lo cual inici6 un largo proceso de demandas que se resolvio a inicios de
la década de 1970, en un momento en que el contexto era mas favorable a
los intereses de los indigenas, con el gobierno del general Velasco Alva-
rado que aprobd, en 1974, la Ley de Comunidades Nativas.

33



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

Narra Smith que, en el contexto de esas disputas y con el soporte
del Programa de la Reforma Agraria y de nuevos amigos yaneshas, co-
nocid otros asentamientos de este pueblo, algunos muy alejados, donde
se gano la confianza de profesores bilingiies y de los mayores. Converso
con ellos acerca de su precaria situacion y las amenazas sobre sus tierras
y recursos, sobre “el concepto de ‘comunidad’ como un lugar de residen-
cia y seguridad para vivir y practicar su cultura, pero también como una
estrategia politica para unirse en la defensa de sus derechos a sus tierras,
territorios y recursos naturales” (Chase Smith, 2021, p. 253). La idea de
comunidad se generaliz6, segiin afirma, y a principios de 1969, unos vein-
te asentamientos yaneshas y otros tantos ashaninkas se autoproclamaron
como tales y establecieron una nueva estructura de liderazgo con limites
territoriales, ademas, demandaron “titulos de propiedad colectiva sobre la

tierra y en algunos casos su derecho de expulsar a los colonos abusivos”
(Chase Smith, 2021, p. 253).

Al cabo de dos afios, el didlogo entre lideres yaneshas de dife-
rentes asentamientos de Oxapampa, Villa Rica y Palcazi, asi como las
conversaciones ¢ intercambios entre los miembros del Cuerpo de Paz y
funcionarios de la Subdireccion de Asentamiento Rural de San Ramon,
dio como resultado el acuerdo para realizar un encuentro en la comunidad
de Miraflores, que finalmente se realizé entre el 1 y el 3 de julio de 1969.
El encuentro convocd al 75 % de los representantes de los yaneshas y fue
importante porque significé el primer intento conjunto de este pueblo para
encarar el gran problema que los afectaba a todos: la falta de tierras y la
inseguridad sobre las que poseian, causada por la invasion masiva de colo-
nos y propietarios de fundos ganaderos (Chirif, 1969, p. 7).

Al final de la reunion, los participantes redactaron un memorial que
fue enviado al Gobierno. En este plantearon:

1. Exigir al Gobierno que cumpla con la titulacion de las tierras que traba-
jamos en la actualidad por las siguientes razones:

a) por ser nosotros posesionarios “de hecho” desde tiempo inmemoriales;
b) para protegernos del avance de los colonos quienes nos amenazan
constantemente en despojarnos de nuestros terrenos; c¢) para podernos

34



Amazonia Peruana

beneficiar de los programas de Asistencia Técnica y Crediticia; d) para
tener seguridad de hacer cultivos e instalaciones permanentes; e) para
poder formar cooperativas de produccion y comercializacion como un
medio de incorporarnos a la productividad del pais; f) para solicitar la
creacion y construccion de escuelas.

2. Solicitar que se nos otorgue una mayor cantidad de terrenos, la extension
de los cuales debera guardar una justa proporcion con el nimero de per-
sonas que viviran en ellos. Y que al decidir el Gobierno la cantidad de las
tierras que nos va a adjudicar, considere los siguientes factores:

a) la pobreza de los suelos, que exige que se nos otorgue una extensa canti-
dad de terrenos a fin que las futuras generaciones no se encuentren frente
a tierras improductivas; b) la decision de los pobladores de dedicarse a la
ganaderia, actividad que requiere una mayor area; c) la escasez moneta-
ria de los Amuesha y la lejania de sus reservas que demanda la garantia
de zonas destinadas a la caza y a la pesca.

3. Hacer conocer que nuestro deseo es que se otorguen terrenos en forma de
reservas comunales y no en parcelas individuales.

4. Hacer conocer la necesidad de Asistencia Técnica Crediticia para desa-
rrollar las reservas que solicitamos.

5. Solicitar a las instituciones estatales ayuda para la creacion y edificacion
de escuelas en las comunidades que carecen de ellas.

6. Pedir que se faciliten los tramites para obtener nuestros documentos per-
sonales y se nos libere del pago de la multa, ya que hasta hace poco des-
conociamos la necesidad de ellos. (Copal, 1969, pp. 13-15)

Los firmantes terminan ese documento sefialando que las solicitu-
des enviadas a la Delegacion de Tierras de Montafia y a la Reforma Agraria
desde 1958 para que se legalicen sus tierras no habian sido atendidas. Por
ultimo, revindican que: “El presente Memorial es un esfuerzo conjunto de
la Tribu Amuesha para exponer nuestro problema y reclamar la atencion
del Gobierno (...) dado que somos los legitimos poseedores de estas tierras
que ocupamos desde tiempos inmemoriales” (p. 14). Firman el memorial
los representantes de las veinte comunidades que asistieron a la reunion.

Al término del encuentro, regres¢ a Lima con el recuerdo imborra-
ble de parejas de varones yaneshas que durante las noches interpretaban
una especie de contrapunto con sus “carrizos” (antaras), mientras evolu-

35



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

cionaban en una amplia explanada delante del local donde los delegados
habian presentado la situacion de sus comunidades en el dia. Eran noches
en las que llovia. “Asi es siempre que se realizan estas ceremonias”, me
dijo Smith, como lo comprobé en asambleas similares realizadas por los
yaneshas en afios posteriores, siempre entre el 1y el 3 de julio.

Al llegar a casa, tardé un tiempo en tomar conciencia de haber
asistido a una reunion historica que inauguraba el ciclo de organizaciones
indigenas modernas, que serian cada vez mas complejas, con la finalidad
articular esfuerzos de sus propias bases y de estas con las de otros pueblos,
desde los niveles local, regional y nacional, hasta alcanzar el internacio-
nal, para reflexionar sobre su presente y el futuro que querian construir
para ellos y sus descendientes. El camino hacia el reconocimiento oficial
de derechos colectivos de los pueblos amazonicos habia quedado trazado.

Tiempo después sobrevino una crisis en el Congreso Amuesha. El
trabajo de Smith analiza los hechos que la generaron, los cuales fueron
impulsados desde diferentes frentes e intereses: el Estado, ONG y par-
tidos politicos, en especial el Partido Comunista del Pert (PCP Unidad,
alineado con la URSS), mediante sus centrales mas fuertes, la Confede-
racion Campesina el Peru (CCP) y la Confederacion General de Trabaja-
dores del Perti (CGTP). El proceso comenzd en 1973 y poco a poco fue
minando las bases del Congreso, hasta su disolucion en 1981, cuando fue
reemplazado por la Federacion de Comunidades Nativas Yanesha (Feco-
naya). Las razones de quienes atacaron al Congreso iban desde lo formal
hasta lo politico. Argumentaban que “congreso” no era organizacion sino
tan solo “reunioén”. En lo politico, acusaron de “indigenista” al Congreso,
proponiendo que los indigenas amazonicos deberian incorporar el discur-
so clasista y aliarse con sectores sociales como los campesinos y los obre-
ros. En este contexto se fue gestando la Confederacion de Nacionalidades
Indigenas de la Amazonia Peruana (Conap) como émulo de Aidesep y
aliada de las bases clasistas del PPC. El impulso para su creacion provino
de la alianza de algunos lideres yaneshas que cuestionaban al Congreso,
con lideres de bases aguarunas del Alto Mayo que competian con el Con-
greso Aguaruna Huambisa. Estos ultimos impulsaron mas tarde a las co-
munidades de la zona a arrendar sus tierras a cultivadores de arroz proce-

36



Amazonia Peruana

dentes de Cajamarca. El resultado actual es que las comunidades awajun
del Alto Mayo han alquilado masivamente sus tierras a dichos colonos,
a precios irrisorios y mediante contratos que no establecen condiciones
claras respecto a su duracion y otras cuestiones. Los intentos realizados
posteriormente por algunos lideres indigenas para recuperar las tierras
han sido estériles debido al poder que han adquirido los foraneos. Tanto
los yaneshas como los awajun fundadores de la Conap han abandonado
actualmente sus discursos clasistas y la Conap es hoy aliada de empresas
extractivas y de los Gobiernos, sin cuestionar sus politicas contrarias a los
derechos indigenas.

A pesar de que Feconaya contintia como miembro de la Conap,
algunos afnos mas tarde de la disolucion del Congreso, eligié como lider
(cornesha) a un profesor bilingiie que queria continuar con la linea de tra-
bajo de esta organizacion. Aunque su muerte frustré el intento, sus hijos
conformaron la Uniéon de Nacionalidades Ashaninka y Yanesha (Unay),
que incluye comunidades de estos pueblos asentados en el Pachitea, y re-
solvio afiliarse a Aidesep.

El hecho de que los actores involucrados en la historia de hosti-
gamiento al Congreso (ONG, organismos del Estado y partidos politicos)
hayan desaparecido o perdido influencia, mientras que las comunidades
yaneshas mantienen su identidad como colectivo es motivo de esperanza.

2.2. La Central de Comunidades Nativas de la Selva Central
(Ceconsec)

Un articulo escrito por el lider ashaninka Ratl Casanto Shingari
(1985, pp. 225-237) presenta con gran precision el proceso seguido por di-
rigentes de diversos asentamientos ashaninkas de las provincias de Chan-
chamayo y Satipo, en la zona llamada selva central, en defensa de sus terri-
torios ancestrales. Estos les han sido sistematicamente usurpados desde la
segunda mitad del siglo xix, primero, por la empresa inglesa The Peruvian
Corporation Ltda., a la que el Estado peruano le entregd6 en 1891 medio
millon de hectéreas, en ambas margenes del rio Perené (Barclay, 1989, p.

37



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

44), como compensacion por la deuda externa contraida por el pais con
Gran Bretafia, a causa de la Guerra del Pacifico; y, posteriormente, por
asociaciones de colonos que disputaban esa propiedad con la empresa.

En un primer momento, los ashaninkas se aliaron con los foraneos
para combatir contra los britanicos, a quienes consideraban el enemigo co-
mun, pero luego se separaron al darse cuenta de que eran utilizados por los
inmigrantes que buscaban quedarse con la heredad recibida de sus ancestros.
Los colonos invadieron las tierras bajo control de la empresa y le entabla-
ron demandas judiciales. A su vez, crearon la Asociacion de Colonizacion
Nacional Ipoki-Villa Amoretti, que consiguio una concesion de 400 000 ha
para ser usufructuada por ciudadanos peruanos (Casanto Shingari, 1985, p.
226). En ese contexto, algunos pobladores ashaninkas optaron por huir ha-
cia el norte, tramontaron la cordillera de San Carlos y establecieron aldeas
a orillas del rio Pichis. Sin embargo, las noticias de los logros obtenidos por
los colonos llevaron a otros ashaninkas a asumir una estrategia diferente y
decidieron iniciar conversaciones con ellos para formar una alianza, a pesar
de la oposicion de quienes opinaban que era mejor actuar solos por consi-
derar que los inmigrantes, al igual que la empresa, “amenazan con invadir
las tierras y oprimir a todos los ashaninkas” (p. 227).

En una reunioén realizada en Tsotani a mediados de 1959, un grupo
de mas de un centenar de ashaninkas acordé por mayoria aliarse con los
colonos, lo cual implicaba apoyarlos en sus demandas y esperar que estos
respetaran sus posesiones ancestrales. En ese encuentro decidieron cons-
tituir la organizacion llamada Asociacion de Nativos Campas del Perené.
A fines de ese afio, realiz6 su primera asamblea que, entre otros acuerdos,
planteo solicitar “reservas de tierras para familias campas y [exigir] su res-
peto por parte de los colonizadores” (p. 228), la construccion “del campo
de aterrizaje de avionetas, para facilitar via de comunicacion y transporte
entre la ciudad de San Ramoén y los lugares donde se establecen los co-
lonos” (p. 228) y la “construccidon de escuelas para los nativos e hijos de
colonos” (p. 228).

Me detengo en estos tres acuerdos por su relevancia, para expresar
el proceso seguido por los asentamientos indigenas de aquella época. En

38



Amazonia Peruana

1959, los indigenas amazdnicos no tenian ninguna proteccion legal sobre
sus tierras y solo existia una norma que les reconocia la posesion de ellas
cuando eran declaradas “reservas”, mediante un procedimiento que se
apoyaba en un decreto supremo aprobado por el Estado peruano en 1957.
Si bien no existe ningiin documento que explique su origen, ese afio el Go-
bierno suscribio el Convenio 107 de la OIT - Sobre poblaciones indigenas
y tribuales, que no reconocia el derecho de estas a la propiedad de sus tie-
rras, sino solo su posesion. La orientacion de ese convenio era claramente
integracionista, es decir, veia al indigena como una etapa del proceso de
la evolucion humana que debia culminar cuando este se “integrase” como
ciudadano del pais. Entonces ya seria “peruano” y no indigena, ya seria
civilizado y no salvaje, y no requeriria de un tratamiento especial, sino de
uno general a cualquier ciudadano del pais. La “reserva” de tierras, la cual
otorgaba derechos transitorios de posesion hasta que los indigenas se con-
virtieran en ciudadanos peruanos, calzaba perfectamente bien con la logica
de asimilacion de ese convenio (Chirif y Garcia, 2017, pp. 156-157).

Regreso a los acuerdos de la reunion de Tsotani para destacar el
hecho de que la solicitud de las reservas al Estado iba acompafiada del pe-
dido a los colonos para que respetasen esa posesion. Es decir, existia una
clara aceptacion subordinada por parte de los ashaninkas frente a los ac-
tores externos. En el segundo acuerdo, aunque “campo de aterrizaje” esta
expresado en singular, es evidente que se refiere a un sujeto plural, y tenia
la intencidn de dotar de pistas a los asentamientos de colonos para que des-
ciendan avionetas. Esto presenta una realidad de pobladores ashaninkas
que apoyaban la colonizacién de su propio territorio. No tengo posibili-
dades de analizar este hecho para determinar si se traté de una expresion
de ingenuidad o de conveniencia solapada, en la medida de que las pistas
les servirian también a ellos. Lo objetivo es que la demanda de esta in-
fraestructura esta expresada en términos de beneficio a los inmigrantes. El
tercer acuerdo puede ser evaluado de manera similar al segundo, aunque
en este los beneficiarios si son identificados: los hijos de los colonos y de
los ashaninkas. Un elemento que une estos tres acuerdos es la integracion
de ashaninkas y colonos, hecho que es refrendado en otros pactos a los que
me referiré mas adelante, vinculados con el tema de la comercializacion de
productos agropecuarios, en especial, café y frutas.

39



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

En 1961 esta alianza comenz6 a poner en evidencia ciertas contra-
dicciones. En una asamblea entre colonos y ashdninkas realizada en Pot-
sotyari-Ubiriki, delegados nativos expusieron acerca de “algunos abusos
cometidos por los colonos que los hacian trabajar sin pagarles lo justo”
(Casanto Shingari, 1985, p. 229). También denunciaron que un grupo de
colonos, entre ellos un dirigente, los habian acusado ante la policia de
causar disturbios en la zona (toma de tierras y otros). En este rio revuelto,
directivos de la empresa inglesa conversaron con los de la Asociacion de
Nativos del Perené y les ofrecieron respetar sus reservas, para lo cual les
facilitarian topografos y los planos para que, previo pago, demarcasen sus
tierras. Segin Santos Granero y Barclay, no se les “exigido pago por la
tierra, pero si se cobré una suma de S/. 35.00 por hectéarea [a]linderada”
(1995, p. 257)°. Ademas, aconsejaron a los ashaninkas “que no se alien con
los colonos, si quieren evitar [su] encarcelamiento” (p. 257). Entonces,
sobrevino una crisis severa y la asociacion dejé de funcionar, al tiempo
que se rompieron las relaciones entre nativos y colonos. Esto obligo a los
lideres indigenas a buscar cada uno por su lado la mejor manera de resol-
ver sus problemas.

Es 1963, durante el primer gobierno del presidente Fernando Be-
launde Terry, se promulg6 una ley de Reforma Agraria que puso fin a la
concesion entregada a los ingleses, con la idea de poner esas tierras al
servicio de programas estatales de colonizacion. Entonces, inmigrantes de
la costa y de la sierra central las invadieron y también aquellas que habian
sido reservadas para los indigenas. En ese momento, como indica Casanto
Shingari, se inicid “una nueva etapa de coloniaje a la nacion campa, y al
mismo tiempo termina un largo periodo de coloniaje y dominacion extran-
jera” (1985, p. 229). Los ashaninkas se convirtieron en espectadores de la
tala de sus bosques, aunque enfrentaron a los colonos con arcos y flechas
en Metraro, Pucharini, Kivinaki y otras zonas. Asi transcurrieron cinco
anos durante los cuales los ashaninkas no tuvieron organizacion.

En 1968 llego6 al poder el general Juan Velasco Alvarado y se inicio
una nueva etapa de organizacion. Surgid el Congreso de Nativos Campas
que en sus asambleas discutieron los problemas que ellos tenian con los
colonos por la tenencia de la tierra y otros referidos a la educacion, la co-

40



Amazonia Peruana

mercializacion de las cosechas y la atencion a la salud. Estos congresos se
multiplicaron por los valles del Pichis, habitado también por ashéninkas,
y el Palcazu, poblado por amueshas. Sin embargo, eran organizaciones
mediatizadas por funcionarios de la Reforma Agraria y Sinamos y estaban
condenadas al fracaso. La promulgacion de la Ley de Comunidades Nati-
vas en 1974, la primera norma que reconocia el derecho de los indigenas
amazodnicos a la propiedad de sus tierras, les proporcion6 nuevas energias
para estructurarse sobre bases propias.

Surgieron entonces nuevas organizaciones independientes que se
sucedieron con cierta rapidez y trataron de superar las debilidades de las
precedentes. En los primeros tiempos, el comun denominador de ellas fue
el énfasis que pusieron en la comercializacion de productos agropecuarios,
algo que en realidad venia desde la etapa anterior, cuando los ashaninkas
estaban asociados con los colonos. Sefiala Casanto Shingari que en febre-
ro de 1975, por iniciativa de los dirigentes de la comunidad Marankiari
ubicada en la parte alta de la cuenca del Perené, organizaron el Comité
de Comercializacion Agropecuaria de Productos Ashdninkas Campas de
Marankiari (Ccapacam), que consiguié un puesto en el Mercado Mayo-
rista N.° 2 de Fruta, en Lima, para el mercadeo de las cosechas de las co-
munidades, y con las ganancias realizaron obras de infraestructura, como
instalaciones de agua, construccion de escuelas y postas sanitarias (1985,
p. 231). El ejemplo cundio y al afio siguiente las comunidades de Kivinaki
y Churingaveni hicieron lo propio y fundaron el Comité de Comercializa-
cion de Productos Agropecuarios de la Comunidad de Kivinaki, de corta
duracion porque fue boicoteado por transportistas intermediarios.

Los ashéaninkas de la cuenca del Peren¢ insistieron en su intento y
acordaron crear un organismo que tuviera, a la vez, el objetivo de defender
los derechos de las comunidades nativas y de canalizar la comercializacion
de sus productos agropecuarios. Con esta finalidad, en octubre de 1976
se reunieron en la comunidad de Kivinaki, ubicada en la parte central de
la cuenca del Perené, unos veinte delegados de ocho comunidades de la
cuenca y conformaron la Federacion de Comunidades Nativas del Perené
(Feconape). En el proceso de formalizacion fueron informados que esta
organizacion no podria realizar actividades empresariales, lo que obligd

41



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

a sus gestores a modificar la propuesta. El 3 de julio de 1977 cambiaron
el nombre por Central de Comunidades Nativas de Produccion y Comer-
cializacion Agropecuaria del Perené (Cconapcape). No obstante, con la
finalidad de aglutinar comunidades no solo del Perené sino también de los
valles de Palcazu y del Pichis, el 20 de marzo de 1978 cambiaron nueva-
mente su nombre por el de Central de Comunidades Nativas de la Selva
Central (Ceconsec), que conservan hasta hoy.

Es claro que uno de los principales objetivos de la organizacion
era comercializar los productos agrarios de las comunidades, en especial,
el café, que por entonces era ya una actividad muy enraizada en ellas. La
falta de practica de los dirigentes de la nueva central los condujo a una pa-
ralisis, que fue aprovechada por una sociedad anénima que tomo el control
de la comercializacion durante un afio. En ese contexto aparecid en escena
don Miqueas Mishari, quien mas tarde fue dirigente de Aidesep, primero
como secretario de territorio y luego como presidente. En una asamblea
realizada en Mariscal Caceres, su comunidad de origen, Mishari reanimo
la Ceconsec y le dio nuevos brios en el campo de la comercializacion. Ese
afno consiguié un préstamo del Banco Agrario e instal6 una oficina en La
Merced (Chanchamayo), que logré exportar, mediante la Empresa Nacio-
nal de Comercializaciéon de Insumo (ENCI), un importante volumen de
café (Casanto Shingari, 1985, pp. 232-235).

Ceconsec continia en actividad hasta el dia de hoy. Su ambito se
ha reducido, a raiz de que en los rios de la zona (Pichis, Tambo y Ene)
han aparecido nuevas organizaciones del pueblo ashaninka. Su papel en
la comercializacion de productos agrarios también ha decrecido, mientras
que se ha fortalecido su rol en el campo de la defensa de los derechos de
las comunidades a la tierra, al control sobre sus recursos naturales y la
educacion intercultural bilinglie. A inicios de la década de 1990 tuvo un
importante desempefio en la pacificacion de la zona, a un costo dramatico
de vidas de integrantes de sus bases, que también fue pagado por mora-
dores ashdninkas de otras cuencas de la selva central. El Estado nunca ha
reconocido el valor del sacrificio de los ashaninkas.

42



Amazonia Peruana

2.3. El Consejo Aguaruna Huambisa (CAH)

La zona de asentamiento de los awajun en el departamento de
Amazonas (hoy region) es conocida como Alto Marafion. Politicamente,
estaba ubicada en la provincia de Bagua y comprendia dos distritos: Bagua
y Cenepa. Sin embargo, este ultimo fue convertido en provincia en 1984
con el nombre de Condorcanqui y subdividido en tres distritos: El Cene-
pa, Nieva y Rio Santiago. Si bien la colonizacion, especialmente de caja-
marquinos, avanz6 sobre el area del distrito de Bagua desplazando varios
asentamientos de los awajun o reduciéndolos a su minima expresion, la
zona mencionada se habia mantuvo razonablemente al margen de la inmi-
gracion. Esto fue hasta finales de la década de 1960, cuando el presidente
Fernando Belaunde inici6 un proceso de colonizacién —continuado luego
por su sucesor, Juan Velasco Alvarado—, que pretendia asentar en esas
tierras a licenciados del Ejército, con la idea de que pudieran servir para
contener las pretensiones ecuatorianas de aquel entonces sobre ese territo-
rio. En una formula novedosa, que no se ha repetido en ninguna otra region
del pais, la colonizacion estuvo a cargo de los Ministerios de Agricultura y
Defensa, en ese tiempo llamado Ministerio de Guerra.

La colonizacion fue un fracaso considerando los fines que perse-
guia el Estado, ya que ningtn licenciado se convirtié en campesino ni se
asent6 en tierras para ellos ignotas. En el Pert, el servicio militar de dos
afios era realizado por jovenes que han cumplido dieciocho afios de edad.
Si habian culminado sus estudios de secundaria, no poseian ninguna expe-
riencia laboral como agricultores, y aquellos que si la tenian por ser hijos
de campesinos andinos o costefios, desconocian la vida en la Amazonia,
region sobre la cual habian tejidos los mismos prejuicios e imaginarios de
la gran mayoria de foraneos. Sin embargo, la colonizacion abrid vias de
penetracion que, en 1968, a pesar de su deplorable condicion, llegaban a
los poblados de Chiriyacu, a orillas del rio del mismo nombre, e Imacita,
a escasos kilometros del anterior, en las riberas del Marafion, y por ellas
llegaron colonos de Cajamarca y Piura.

El afio 1968 llegué al Alto Marafion, cuando cursaba el segundo
ano de Antropologia en la Universidad Nacional Mayor de San Mar-

43



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

cos, y fui testigo de como la colonizacion avanzaba sobre las tierras de
los awajun —en gran parte ya establecidos en aldeas riberefias— de los
principales rios de la zona, como Chiriyacu, Maraiion, Cenepa, Nieva
y Santiago, este ultimo también poblado por los wampis, un pueblo de
cultura y lengua afin a la de los awajun. Ningun funcionario de los mi-
nisterios impulsores de la iniciativa me pudo nunca explicar por qué pro-
mover asentamientos con unos pocos colonos para asegurar una frontera
pretendida por un pais vecino, en una zona que en aquel tiempo estaba
habitada por una poblacion indigena de mas de 20 000 personas y que la
conocia en detalle, dado que constituia parte de su territorio tradicional
habitado por centurias. jPor qué no pretender esa meta reconociéndole
a esta poblacion sus derechos ciudadanos a sus tierras y bosques, a su
cultura y su lengua, a la mejora de servicios de salud y educacién que
ella reclamaba y, por supuesto, a su dignidad como seres humanos, tantas
veces pisoteada con burlas por el vestido, el pelo largo y los pendientes
que lucian los hombres, y con agresiones sexuales a las mujeres por hor-
das de soldados que se comportaban como la peor fuerza de ocupacioén?
La respuesta hay que encontrarla en la larga historia de discriminacion
y racismo que lleva el Pert como marca registrada desde la Colonia y se
expresa en la negacion de la capacidad de los indigenas de decidir por si
mismos (siempre hay una mano manipuladora detras de sus actos cuando
cuestionan al poder), de sentir como cualquier persona sensible (la po-
breza, el desprecio, el dolor), y de aspirar, como cualquier ser humano,
al bienestar y a una vida digna (“estan acostumbrados a la miseria”) o de
ser ciudadanos plenos, no de una categoria relegada.

Dentro del panorama que encontré en ese final de la década, cuan-
do pobladores indigenas querian acceder a la propiedad de las tierras (“de
sus tierras”) debian aceptar las condiciones impuestas por el Estado a los
colonos. Se le otorgaban parcelas bajo la condicidon de talar un porcen-
taje del bosque en plazo perentorio, para destinar las tierras a la formula
de cultivos comerciales que el Estado habia previsto, y que fracasaba por
causas diversas, pero con regularidad matematica. Recuerdo, por ejemplo,
cuando los ministerios de Agricultura y Guerra promocionaron el cultivo
de pina que una planta industrial de Chiclayo envasaria, lo que significaria

44



Amazonia Peruana

un importante “valor agregado” para el agricultor. El desencanto lleg6 en
este caso cuando se comprob6 que las pifias tenian un tamafio mayor que
el que dicha planta podia procesar. Es solo un ejemplo.

En este contexto, en la zona comenzo a gestarse una organizacion
representativa de las comunidades indigenas que adopté el nombre de
Consejo Aguaruna Huambisa (CAH). El desarrollo del proceso seguido
por esta organizacion esta basado en un escrito del lider de ese pueblo,
Evaristo Nugkuag (1985, pp. 239-253), y en mis propios recuerdos, de mi
época como estudiante de Antropologia, tiempo en el que realicé varios
viajes a la zona del Alto Marafion durante los afos 1968-1969, y de épocas
posteriores, cuando efectué viajes (1972-1977) ya como profesional y fun-
cionario de una institucion publica (Sinamos) que jugd un papel importan-
te en la promocion de los derechos de los pueblos indigenas amazdnicos.

Los principales factores que llevaron a los aguarunas y huambisas a
organizarse, segun sefiala Nugkuag (1985), fueron la defensa de tierra y de
la identidad étnica, frente a la amenaza que representaba la colonizacion. La
dindmica seguida por la poblacion para organizarse fue la reunion de lideres
de las diversas comunidades para definir sus propias reivindicaciones.

Alent6 esta organizacion el grupo DAM, al cual me he referido en
paginas anteriores. Los origenes del CAH estan vinculados a la creacion
de una cooperativa de comercializacion que tuvo cinco centrales, una en el
Maranoén y las demas en sus afluentes mas importantes: Chiriyacu, Cene-
pa, Nieva y Santiago. El Consejo se cred finalmente en 1975 y fij6 como
sus principales objetivos defender las tierras y los recursos forestales de
las comunidades; coordinar las acciones de estas; definir las verdaderas
necesidades de los aguarunas y huambisas; trasmitir sus experiencias po-
sitivas y analizar las negativas; establecer sus propias lineas de desarrollo;
recuperar la sabiduria de los antepasados; dar a conocer las demandas de
sus bases, e impulsar la unidad interétnica, tanto en el &mbito nacional
cOmo amazonico.

Durante el gobierno militar del general Juan Velasco Alvarado, se
tratd de implantar el modelo organizativo propuesto por la Confederacion

45



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

Nacional Agraria (CNA) que impulsé Sinamos. Opina Nugkuag (1985)
que fue una experiencia de aprendizaje de nuevos métodos para articular
a las sociedades indigenas, pero que estas carecian de autonomia. Con la
desactivacion de Sinamos esa propuesta desaparecio y otras instituciones
trataron de ocupar ese espacio, entre las cuales menciona a las misiones
religiosas, tanto las catdlicas como las evangélicas, de las cuales también
afirma que se independizaron.

Nugkuag (1985) plantea que la creacion del Consejo representod
una innovacion dentro de la tradicidon organizativa de su pueblo, que tra-
dicionalmente se basaba en clanes y familias. Esta innovacion respondio
a los nuevos retos que les planteaban los cambios que se producian con
cada vez mayor velocidad en la cuenca y que repercutian en su sociedad.
Sefiala él:

Las organizaciones de este caracter han surgido como respuesta indige-
na a la presion usurpadora sobre sus tierras y a la presién por destruir
y rechazar sus valores culturales e imponer valores culturales extrafios,
con un caracter de dominadores a través del Estado. (p. 240)

El CAH defini6 su trabajo sobre la base de cinco programas que
debian ejecutarse en tres niveles organizativos: comunal, zonal o por cuen-
ca y central. Esos programa eran salud, para mejorar las instalaciones sa-
nitarias en las comunidades, formar capacidades propias para atencion de
enfermedades y dinamizar la medicina tradicional; promocidn econdmica,
para generar nuevas fuentes de ingresos para las comunidades mediante
la promocion y comercializacion de nuevos productos provenientes de las
chacras y del bosque y la creacion de un fondo rotativo que proporciona-
se créditos para actividades viables; educacion, que apuntaba a la mejora
en la infraestructura escolar, la creacion de nuevos centros de educacion
secundaria, la capacitacion de adultos, la formacién docente y el otorga-
miento de becas para estudiantes; defensa legal, para capacitar personal
propio en temas de derechos colectivos e individuales y apoyar la defensa
de comunidades con problemas; y programa de otras lineas de interés. Este
ultimo considerd la participacion del CAH en las elecciones municipales,
que de hecho las gan6 en mas de una oportunidad; acciones interétnicas,

46



Amazonia Peruana

expresadas, por ejemplo, en la participacion del CAH en acontecimientos
internacionales, como el Tribunal Russell, o en la conformacion de organi-
zaciones de ambito nacional, como Aidesep y, a través de esta, en la Coor-
dinadora de Organizaciones Indigenas de la Cuenca Amazonica (Coica);
participacion de la mujer, que en el trascurso del tiempo se ha vuelto cada
mas significativa; relaciones con otras instituciones, sean estas publicas o
privadas, de caracter educativo, de investigacion y de promocion de dere-
chos; y financiamiento y control de asesores externos.

2.4. Federacion de Comunidades Nativas del Ucayali (Feconau)

El pueblo shipibo siempre ha estado muy vinculado a dindmicas
politicas relacionadas con cuestiones sindicales y reivindicaciones regio-
nales. La causa que explica esto es la cercania de muchas comunidades
shipibas con la ciudad de Pucallpa y el hecho de que muchos jovenes de
este pueblo hayan estudiado alli la secundaria y, desde hace un cuarto de
siglo, estudios superiores. Otra razén puede ser la misma configuracion de
dicha ciudad, a partir de la llegada de la carretera que la unié a Lima en
1943, principalmente por emigrantes procedentes de zonas andinas donde
las movilizaciones sociales contra latifundistas y empresas mineras eran
fendmenos habituales desde finales del siglo xix. Baso el derrotero seguido
por las organizaciones shipibas principalmente en los escritos de mi colega
Frangoise Morin (1998, pp. 275-435)'°, quien ha estudiado a la sociedad
shipiba durante muchos afos.

Una de las dinamicas sindicales aludidas lineas arriba tuvo que ver
con la Formacion del Sindicato Unico de Trabajadores de la Educacion de
Coronel Portillo (Sutecop), base provincial del Sindicato Unico de Tra-
bajadores de la Educacion Peruana (Sutep), fundado en Cusco en 1972.
Recuerda Morin la efervescencia que este hecho gener6 entre los maestros
bilingiies que estudiaban en Yarinacocha, donde estaba la sede del ILV.
Esta fue la causa de que, el 8 de enero de 1971, un grupo de docentes
convocara una asamblea, a la que asistieron sesenta alumnos de diversa
procedencia étnica que se preparaban como maestros bilingilies en dicho

47



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

centro y crearon el Sindicato Unico de Trabajadores en la Educacion Bilin-
giie de la Selva (Sutebis), cuyo liderazgo recay6 en un equipo de maestros
conformado por shipibos y conibos. El objetivo principal, sefiala Morin,
era conseguir que el proceso de formacién fuese incorporado al Ministerio
de Educacion

a fin de que los nombramientos, salarios, traslados o despidos ya no
corrieran por cuenta del ILV. Este cambio tutelar implicaria la supresion
de la ensefianza religiosa diaria y obligatoria, una formacion mas acorde
con la realidad indigena, y la elaboracion de materiales educativos bilin-
giies. (1998, p. 397)

Debo confesar que no habia escuchado este tltimo dato durante los
afios que trabajé como funcionario publico y estuve cerca de este proceso.
No obstante, si sabia del poder que ejercia el ILV en la etapa de formacion
de maestros bilingiies, relacionado con el hecho de que se realizara en su
sede, donde estos permanecian como internos durante los tres meses de
“verano” (que en verdad corresponden a la época de lluvias mas inten-
sas en la selva, que la poblacion local califica como “invierno”) y con su
estrecha relacion con los “lingtiistas”!!, tanto en esa sede como en sus co-
munidades, cuando los visitaban para realizar tareas de registro de sus len-
guas y evangelizacion durante largas y frecuentes temporadas. Pero, por
lo demas, se trataba de un proceso impulsado por el Estado peruano, quien
contrataba y pagaba a los maestros, y destinaba personal docente para su
preparacion. Entre los alumnos, los misioneros-lingiiistas seleccionaban a
algunos para formarlos como pastores; en este caso, es probable que hayan
prescindido de mas de uno por no cumplir con las normas religiosas.

Morin (1998) recuerda también que, en esa misma época de fi-
nes de la década de 1960, los shipibos-konibos estaban sometidos a las
condiciones impuestas por patrones, quienes invadian sus territorios para
extraer recursos forestales y depredar sus lagos. El Vicariato de Pucallpa,
liderado en aquel entonces por monsenor Gustavo Prevost, encomendd
al padre Gaston Villeneuve que apoyase las luchas de los indigenas. Un
grupo de cinco curacas convocaron una asamblea (zsinquiti) que, en mayo
de 1971, congreg6 a representantes de cincuenta comunidades del alto y
medio Ucayali. En la segunda asamblea, realizada casi de inmediato, en

48



Amazonia Peruana

diciembre de ese mismo afio, participaron representantes del Ministerio
de Agricultura y el director del Sinamos, organismo que el Gobierno ha-
bia creado para promover las organizaciones de diversos sectores sociales
para la defensa de sus derechos. En octubre de 1972, en San Francisco de
Yarinacocha, se reunieron mas de dos mil delegados shipibo-konibos para
celebrar el cuarto congreso y, a la vez, conmemorar el cuarto aniversario
de la revolucion liderada por el general Juan Velasco Alvarado, quien estu-
vo presente en el acto (pp. 397-398).

Si bien la presencia del presidente Velasco y de algunos de sus
ministros en la asamblea fue un hecho importante, a partir de entonces
el Sinamos implant6 la estructura disefiada por la ley 19400, que cred
la CNA, lo cual confundié el panorama organizativo que los shipibos y
otros pueblos habian iniciado, imponiendo un modelo de “participacion
popular” ajeno y que con frecuencia busco convertir en prosélitos a los
representantes de las comunidades campesinas y nativas y de otras for-
mas de articulacion agraria'?. No obstante, Sinamos tuvo también impac-
tos positivos, pues contribuy6 a que se cumplieran las leyes, en especial,
la de comunidades nativas, la primera norma nacional que reconoci6 a
los indigenas amazonicos como sujetos de derechos, entre ellos, los de la
tierra. Cuando desaparecid este organismo en 1976 durante el gobierno
del general Francisco Morales Bermudez, muchos shipibos y conibos se
“consideraron a si mismos como ‘huérfanos de padre’. (...) Hubo que
esperar cinco aflos mas para que emergiera una nueva organizacion, la
Federacion de Comunidades Nativas del Ucayali, FECONAU” (Morin,
1998, pp. 398-399).

Entre los shipibos sigui6 luego una etapa de gran dinamismo y
creacion de nuevas organizaciones de naturaleza diversa. En 1976, con
la destacada asesoria de la ciudadana britanica Carolyn Heath y el apoyo
de un organismo de la cooperacion internacional holandesa, se cre6 Jain
Maroti Shobo (“Casa de Ventas™), una institucion en la que participaban
shipibos en su direccion, con la finalidad de comercializar artesania de
las comunidades, evitando a los intermediarios que se aprovechaban del
aislamiento de los productores para comprar sus trabajos a precios bajos y
revenderlos con grandes ganancias en los mercados nacional e internacio-

49



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

nal. Como casi todas estas iniciativas, fue objeto de muchas criticas, por
lo general malintencionadas, pero lo cierto es que logré hacer conocida la
creacion artistica de los shipibos y formo6 a muchos de ellos para comercia-
lizar su produccion artesanal de manera independiente.

En el campo de la representacion politica se sucedieron varias
iniciativas después de la época de Sinamos, muchas de ellas enfrentadas
entre si. En 1978, con ayuda del Servicio Evangélico de Accidon Social
(Sepas), siete comunidades fundaron la Organizacion de Desarrollo Shi-
pibo (Ordesh), en competencia con Maroti Shobo. Durante ese periodo,
con apoyo del padre Gaston Villeneuve, lideres de diversas comunidades
crearon el Frente de Comunidades Nativas del Ucayali (Fredecona), al
calor de las luchas que diversos gremios regionales emprendieron contra
el presidente Fernando Belaunde Terry. Las politicas de ese Gobierno,
que promocionaban a la Amazonia como la region capaz de solucionar
los problemas del pais —entre ellas, la exoneracion de impuestos—, ori-
ginaron una migracion descontrolada hacia el Ucayali. Los resultados
fueron contraproducentes para el Gobierno, que se mostré incapaz de
responder a las demandas de infraestructura y servicios planteadas por
los inmigrantes. En ese momento, el Frente de Defensa de la Provincia
de Coronel Portillo (Fredecop) resolvié convocar una huelga general in-
definida que, ademas de esos servicios publicos, exigid la construccion
de un terminal fluvial, un hospital y la fundacion de una universidad. Las
movilizaciones de los pobladores de Pucallpa fueron conocidas como
“Pucallpazos”, el primero de ellos tuvo lugar en 1978, mientras que el
segundo en 1979, y culminaron con la creacion, el 18 junio de 1980, de
Ucayali como departamento independiente, ya que hasta ese momento
dependia de Loreto.

Los estudiantes shipibo-konibo que cursaban la secundaria en la
ciudad, articulados en su propia organizacion, Juventud Nativa Revolucio-
naria, tuvieron una participacion importante en esas movilizaciones y mar-
charon junto con los huelguistas de diversos gremios y sindicatos. Después
de la primera de ellas surgi6 en el pueblo shipibo la energia para organizar-
se como comunidades nativas. Lideres de diversas comunidades, nueva-
mente con el apoyo de Gaston Villeneuve, comenzaron a trabajar con este

50



Amazonia Peruana

objetivo. Con este sacerdote recorrieron diversos caserios shipibo-konibos
a lo largo del Ucayali y afluentes, para convocar a sus delegados a un en-
cuentro en Pucallpa, que finalmente se realizo entre el 14 y 16 de diciem-
bre de 1978, al que acudieron treintaidos representantes de comunidades
que acordaron crear el Frente de Defensa de las Comunidades Nativas del
Ucayali (Fredecoma). Sus demandas fueron de caracter étnico y social.
Las principales eran respeto por su territorio y recursos, instalacion de
registros civiles en las comunidades para otorgar partidas de nacimiento,
derechos prioritarios referidos a la comercializacién de sus productos y
derecho preferente para trabajar en los barreales (tierras aluviales) y usu-
fructuar los bosques (Morin, 1998, pp. 401-402). Aunque Morin (1998) no
lo menciona especificamente, una de sus exigencias de los shipibo-konibo
en aquel tiempo fue el usufructo exclusivo de las cochas o lagunas para
pescar, que en ese momento eran depredadas por pescadores comerciales,
con botes provistos de cajas térmicas.

Una vez mas, las divisiones internas llevaron a la desaparicion del
Frente y la poblacion quedo6 en gran desconcierto. En ese momento, anti-
guos dirigentes de la Liga Agraria Juan Santos Atahualpa y del Sindicato
de Maestros Bilingiies se juntaron, con el apoyo del CIPA para analizar
la situacion. En marzo de 1980, en la comunidad de Utucuro, veinticua-
tro delegados indigenas formaron el comité organizador de la Federacion
de Comunidades Nativas del Ucayali (Feconau), que se constituy6 for-
malmente en enero de 1981, en la comunidad de Panaillo, con presencia
de sesenta delegados comunales. Esta federacion se ha planteado como
objetivos la defensa de los derechos de las comunidades al territorio, con
especial mencion a los cuerpo de agua y cochas, y los bosques; a la cultura,
la educacion bilingiie y la autodeterminacion; a la dignidad e integridad de
los comuneros; a la unificacion de las comunidades nativas del Ucayali y
afluentes; al estrechamiento de los vinculos con otros sectores populares
nacionales e internacionales, y con comunidades pertenecientes a otros
pueblos indigenas; y al trabajo por la constitucion de una organizacion
indigena panamazonica.

Como bien destaca Morin (1998) es interesante ver como la Feco-
nau no solo se centra en los derechos del pueblo shipibo-konibo, sino que

51



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

también busca:

inscribirse dentro de un conjunto indigena mas amplio en dos dimen-
siones: una dimension interétnica nacional en el seno de la Asociacion
Interétnica de Desarrollo de la Selva Peruana (Aidesep), que acababa de
nacer y de la cual eran miembros fundadores; y una dimension pan-ama-
zonica en el seno de la coordinadora de las Organizaciones Indigenas de
la Cuenca Amazoénica (Coica), organizacion que seria creada en Lima
poco después de 1984. (p. 403)

Quiero afiadir un elemento mas de interés presente en los objeti-
vos de la Feconau: la autodeterminacion, concepto que ahora es manejado
con solvencia por las organizaciones indigenas, pero que en 1981 era mas
bien extrafio.

Después de su creacion, la Feconau ha experimentado dos ruptu-
ras. La primera ha sido consecuencia involuntaria de la creacion del depar-
tamento de Ucayali, cuando se separaron las comunidades asentadas en el
ambito de la provincia de Contamana, que quedo dentro de la jurisdiccion
de Loreto. Entonces ellas fundaron la Federacion de Comunidades Nativa
del bajo Ucayali (Fecombu). La segunda ruptura fue por razones politicas
y se produjo en 1987, cuando parte de la directiva de Feconau se uni6 a la
nueva Conap. Esta crisis ha sido superada actualmente y la Feconau conti-
nua afiliada a Aidesep, de la cual es, ademas, como ya lo he mencionado,
una de sus fundadoras. Ambas organizaciones fueron gestoras determinan-
tes en la liberacion de comunidades que estaban sometidas a esclavitud, a
inicios de la década de 1990.

3. Logros de las organizaciones y de Aidesep

En este acapite mencionar¢ algunos de los logros mas importantes
de las organizaciones indigenas, con la advertencia de que son muchos
mas de los que ahora el espacio de este texto me permite abordar. Baste
ahora con recordar las formidables movilizaciones de 2008 y 2009 por los
arbitrarios decretos promulgados por el Gobierno, que lamentablemente

52



Amazonia Peruana

terminaron en una terrible tragedia causada por la pasion por la muerte
del presidente Alan Garcia Pérez, que ya antes la habia demostrado, en
1989, cuando bombarde¢ la isla-prision de El Fronton tomada por presos
desarmados; y en 2019, cuando ¢l mismo se quito la vida. Recordar tam-
bién que, durante la pandemia del covid, las propuestas mas coherentes
vinieron de algunas de dichas organizaciones que declararon cuarentenas,
limitaron el paso de foraneos y aislaron a las personas presuntamente con-
tagiadas por el virus en ambientes especiales; mientras el Ministerio de
Cultura demor6 varios meses en aprobar un llamado “decreto de urgencia”
dedicado, en su mayor parte, a trasladar dependencias de una oficina a otra,
pero no a intentar poner freno a los impactos de la enfermedad.

3.1. Formabiap

En su libro Kaja Atiamu - Desatando la vision, el profesor Never
Tuesta realiza un magnifico analisis, primero, sobre su propia sociedad,
la awajun, y luego sobre las deficiencias de la educacion que imparten las
escuelas actualmente, con un curriculo que no responde a las caracteris-
ticas del medioambiente en que se desarrollan los alumnos, ni tampoco
los prepara para ingresar a centros de educacion superior o desenvolverse
laboralmente en el mundo urbano (Tuesta Cerron y Cardenas Palacios,
2022)"3. Estas ultimas fueron las razones que motivaron a la organizacion
Aidesep a elaborar un programa para formar docentes desde una perspec-
tiva intercultural y bilingiie, con la finalidad de atender a la poblacion es-
tudiantil de centenares de escuelas comunales. Con apoyo de un grupo
de profesionales compuesto por pedagogos, antropologos y lingiiistas, la
propuesta comenz6 a aplicarse en 1988. Para eso, Aidesep suscribié un
convenio de cooperacidon con el Instituto Superior Pedagogico de Loreto.
Alo largo de sus 36 afios de vida, el Programa ha trabajado en la formacion
de maestros bilingiies de los niveles de inicial y primaria y en la profesio-
nalizacién de maestros en servicio. Ha elaborado curriculos adecuados a
las condiciones del medioambiente y la cultura de los alumnos y ha pro-
ducido numerosas publicaciones para servir a los diversos campos de la
educacion escolar. Durante su trayectoria ha formado 375 docentes en la

53



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

especialidad de primaria, 57 en la de inicial, y ha profesionalizado a 280
docentes en servicio'.

Ha editado mas de setenta publicaciones agrupadas en cinco series:
Construyendo aprendizajes, Construyendo interculturalidad, Visiones y co-
nocimientos indigenas, Lineamientos curriculares y Guias pedagogicas,
que incluyen textos de ensefianza para ser utilizados por los maestros en
las escuelas, sistematizaciones de experiencias pedagogicas y resultados de
investigaciones sobre la lengua y cultura de los pueblos indigenas. Ha publi-
cado veinticuatro nimeros de la revista Kuumu, algunos de ellos dedicados
a un mismo tema y otros, a diversos.

Formabiap ha recibido numerosos reconocimientos nacionales e in-
ternacionales, entre los se encuentran: 2002, XII Premio Bartolomé de las
Casas otorgado por la Secretaria de Estado para la Cooperacion Internacio-
nal de Espafia; 2004, V Premio Convenio Andrés Bello “Somos patrimo-
nio”; 2010, Premio Internacional de Dubai “Mejores Practicas para mejorar
las condiciones de vida”; 2017, Premio del Ministerio de Cultura y la Secre-
taria de Gestion Publica de la Presidencia del Consejo de Ministros del Pert
por su propuesta “Proyectos pedagogicos integradores como praxis de la
interculturalidad en la formacion inicial docente”; 2018, reconocimiento al
profesor Never Tuesta Cerron, codirector de Formabiap, como Personalidad
Meritoria de la Cultura, otorgado por el Ministerio de Cultura por su labor
en la promocion y defensa de los derechos de los pueblos indigenas; y 2019,
premio a Formabiap otorgado por el Ministerio de Cultura, por su contribu-
cion al desarrollo de la educacion intercultural bilingtie en el Pert.

3.2. Liberacion de esclavos en el alto Ucayali

En mayo de 1986, un grupo de dirigentes ashéninkas de la comu-
nidad de Tahuanti, ubicada en el alto Ucayali, en la zona de Atalaya, se
acercO a Aidesep para solicitar apoyo para la inscripcion y titulacion de
sus comunidades. Durante las visitas que realizaron a la region dirigentes
y asesores de Aidesep comprobaron la brutal agresion que soportaban los
pobladores de esa cuenca, ashaninkas, yines, shipibos, matsigenkas, ama-

54



Amazonia Peruana

huacas y de otras identidades, por parte de duefios de fundos dedicados a la
crianza de ganado y, sobre todo, a la extraccion de madera. Ellos contaban
con el apoyo de las autoridades locales y actuaban con total impunidad
violando los mandatos constitucionales y las normas morales mas elemen-
tales de humanidad.

En ese contexto, Aidesep realizo las siguientes acciones: denuncid
el caso de las comunidades de Tahuanti y Sabaluyo ante el Instituto Indige-
nista Peruano (IIP) y la OIT y prepar6 una visita de funcionarios del IIP a
la zona, que se realizé en noviembre de 1986. Ademas, apoy6 la constitu-
cion de la Organizacion Indigena de la Region de Atalaya (OIRA) en sep-
tiembre de 1987 y apoy0 sus encuentros nacionales en los afios siguientes;
en acuerdo con la alcaldia y el Poder Judicial, realiz6 la inscripcion masiva
de adultos para dotarlos de documentos de identidad en 1987; promociond
visitas de inspeccion del Ministerio de Agricultura; realizd cursos sobre
derechos fundamentales en las comunidades de Sempaya, Unine, Sabalu-
yo, Centro Pucani y Bobinzana; recogi6 denuncias a lo largo de diez viajes
a la zona que present6 ante la Fiscalia de la Nacion, el IIP, la OIT, y los
ministerios de Agricultura, Justicia, del Interior y de la Presidencia, y al
Poder Judicial; promocion6 un viaje de inspeccion del Ministerio de Tra-
bajo; gestiond el cambio de autoridades judiciales, policiales y politicas
de la region que actuaban con desidia o en abierta colusion con los patro-
nes ganaderos y extractores forestales; celebrd convenio con el Instituto
Nacional de Estadisticas para dictar cursos e instalar registros civiles en
comunidades; suscribi6 un convenio con el Ministerio de Agricultura para
culminar procesos inconclusos de titulacion e inscripcion de comunidades;
ejecuto acciones directas de proteccion de derechos humanos (rescate de
nifias retenidas por razones de bautismos, denuncias por violacion de de-
rechos, tratamiento médico de lisiados por madereros y otras); invito a los
dirigentes electos de OIRA a participar en diversos encuentros y gestiones;
asi también, gestion6 un terreno en Atalaya para la construccion de la sede
de OIRA, a la que ayudo a tramitar su personeria juridica y preparar un
plan de titulacidn estratégico para las areas de mayor conflicto.

El sistema de esclavitud funcionaba a través del mecanismo de
“habilitacion”, mediante el cual los patrones generaban deudas impaga-

55



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

bles a los indigenas. Estos continuaban vinculados (“enganchados™) a
los “patrones”, quienes los amedrentaban mediante la policia. Durante
las visitas de Aidesep se formularon y presentaron denuncias por incum-
plimiento de normas sobre salarios minimos, goce vacacional, seguridad
social y jornada legal; condiciones antisociales de trabajo y violacion de
derechos humanos del trabajador; otorgamientos de contratos de explora-
cion y explotacion dentro de territorios de comunidades; violaciones de
los deberes de funcion por parte del personal de la Guardia Republicana
y los funcionarios de la Oficina Forestal; desatencion de las prioridades
legales establecidas para comunidades nativas respecto a los contratos de
extraccion; e incumplimiento de las condiciones para el otorgamiento de
contratos forestales, lo que permitia extraer madera en areas diferentes a
las contratadas.

En un informe elaborado por Aidesep se lee:

La esclavitud define la mayor parte de las relaciones laborales y la ser-
vidumbre es la base sobre la que se asientan el resto de las relaciones.
Es préactica corriente sacar a los nifios de sus padres y retenerlos para
siempre como esclavos por un extrafio ‘derecho de bautismo’. Dada su
captura, el sistema de endeudamiento perpetuo vincula a la persona y a
sus descendientes al patron para cualquier tipo de necesidad. En la frus-
trada inspeccion del Ministerio de Trabajo se constataron varios casos
de nifios que entraron al fundo con 10 o 12 afios y hoy, con 50 afios,
siguen laborando y [son] reprimidos cuando se fugan. El pago es nulo
o con algunas ropas. Para Jueces y Policias esto parece lo normal y per-
sonajes como Castilla y leyes como la 15037, o la de Reforma Agraria
o las diversas Constituciones del Estado todavia no se han conocido en
esta region. (1991, p. 8)

Como sefiala dicho informe, no existe ni un solo dispositivo que se
haya respetado, y cualquiera de esas practicas hubiera servido para justi-
ficar la afectacion de los fundos o la anulacion de los contratos forestales.

Frente a esta situacion, Aidesep denuncid casos de esclavitud; de
incumplimiento de normas laborales; de explotaciéon de menores y atenta-

56



Amazonia Peruana

dos contra la salud y la vida (flagelaciones, mutilaciones y asesinatos); de
secuestro de menor con el argumento de que los llevaban para bautizar; de
prision por deudas; de impedimento al libre transito; de violacion de me-
nores; de trasgresiones del derecho de peticion; de atropello del derecho de
propiedad, no solo de los territorios y recursos naturales de uso milenario
por los indigenas, sino también sobre sus pertenencias y produccion; de
discriminacion racial; de violacion de domicilio; y de desconocimiento del
derecho al propio nombre, entre otros.

El 19 de mayo de 1988, Aidesep, la Unidad Agraria Departamental
de Ucayali y la Direccion de Reforma Agraria y Asentamiento Rural suscri-
bieron un convenio para titular comunidades y declarar reservas comunales
y reservas territoriales en la zona del alto Ucayali. A fines de 1998 el trabajo
habia sido terminado, a pesar del contexto de violencia que se vivia en la
zona por la presencia de Sendero Luminoso, de las fuerzas antisubversivas
encabezadas por la Marina de Guerra del Pert, de los narcotraficantes y de
los “patrones” que no querian perder sus fundos ni el control sobre la mano
de obra indigena, que le habia generado tan buenos ingresos.

Al final del proceso, se titularon 209 comunidades, con una exten-
sion aproximada de dos y medio millones de hectareas, se demarcaron y
declararon tres reservas territoriales para poblacion indigena en aislamien-
to voluntario, que fueron Alto Purs, Murunahua e Isconahua, y cuatro
reservas comunales para beneficio de las comunidades indigenas y cam-
pesinas asentadas en su entorno: El Sira, Inuya-Tahuania, Yurta y Tama-
ya-Caco. Sumadas las areas tituladas a las comunidades y las demarcadas
para ambos tipos de reservas, se tiene un total de cerca de diez millones de
hectareas (Gray, 1988, pp. 205-212).

3.3. Pacificacion de la selva central
En diciembre de 1989, el Movimiento Revolucionario Tupac Ama-
ru (MRTA) secuestr6 a don Alejandro Calderon, presidente de Apatyawaka

Nampitzi Ashaninka Pichis (ANAP), federacion ashaninka del rio Pichis,
base de Aidesep. Un comunicado del Movimiento sefialé que lo habian

57



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

“sometido a juicio después de evaluar su comportamiento por los hechos
del 1965. Se lo encontré culpable” (Fernandez y Brown, 2001, p. 201).
De esta manera, el MRTA anunci6 haberle dado muerte, aunque su cuer-
po nunca fue encontrado. Los sucesos de 1965 se dieron en el marco de
las guerrillas impulsadas por el Movimiento de Izquierda Revolucionaria
(MIR). En ese entonces, un grupo de pobladores capturé a Maximo Velan-
do, uno de los lideres mas importantes de dicho Movimiento, y lo entregd
a Calderdn, quien se desempefiaba como teniente gobernador en la cuenca.
Este, a su vez, lo puso en manos del Ejército. El cuerpo de Velando nunca
fue encontrado y se sospecha que fue arrojado desde el helicoptero en que
era trasladado hacia Lima. Los comuneros reaccionaron ante la captura y
desaparicion de su lider y formaron el llamado “ejército ashaninka™ que
rapidamente borro6 de la cuenca a las huestes del MRTA (Benavides, 1991;
Chirif, 2013; Chirif, 2023a).

Este hecho marc¢ el inicio de la historia de pacificacion llevada a
cabo por los propios indigenas de la selva central, dado que motivo a los
ashaninkas de las demas cuencas de la zona a hacer lo mismo. La lucha
fue cruenta, pero la poblacion consiguio rechazar a las huestes del MRTA
y Sendero Luminoso. Los impactos de esta historia han sido enormes y
se calcula que unos 10 000 ashaninkas murieron en esa época. El Estado
nunca reconocid el valor de esta gesta.

3.4. El Acta de Dorissa

Durante la segunda mitad de 2006, pobladores de las bases afilia-
das a la Federaciéon de Comunidades Nativas del Corrientes (Feconaco)
capturaron los pozos y campamentos operados por la empresa argentina
Pluspetrol Norte S.A., con la finalidad de exigir que el Estado y la empresa
adoptasen medidas de urgencia para frenar los dafios que cerca de 40 afios
de explotacion de hidrocarburos habian causado al medioambiente y a su
salud e instarlos a iniciar un plan de recuperacion de ambos. Para enton-
ces, las organizaciones indigenas llevaban diez afios presentando reclamos
formales ante la empresa y el Estado, pero estos nunca fueron atendidos.

58



Amazonia Peruana

La captura de las instalaciones petroleras tuvo efectos positivos y
obligo al Estado y a la empresa a sentarse y negociar con los achuares. Los
acuerdos se expresaron en el Acta de Dorissa, suscrita el 13 de octubre de
2006 y modificada el 22 de ese mismo mes, para incorporar precisiones
en cuanto a las responsabilidades del Estado y la empresa y a los plazos
de cumplimiento de cada acuerdo. Estos incluyeron la reinyeccion de las
aguas de formacion, la remediacion de los lugares impactados y el com-
promiso de invertir en la mejora de los servicios de salud, educacion y
en obras que generaran desarrollo en las comunidades. Desde la gesta de
los achuares, la reinyeccion se impuso como norma, por lo que la medida
beneficia no solo a la cuenca del rio Corrientes sino a todas las cuencas de
produccion petrolera en el Peru. Es decir, los achuares consiguieron una
medida para cautelar el patrimonio natural de la nacion. El Estado no solo
no reconocio6 el valor de estos logros, sino que se los atribuyo a si mismo
y a la empresa privada, a pesar de que, si los achuares no hubieran tomado
las medidas de fuerza sefialadas, todo hubieran continuado igual. (Chirif,
2013, p. 146).

4. Reflexiones finales

Durante el tiempo transcurrido entre finales de la década de 1960
y la actualidad, alrededor de 55 afios, las sociedades indigenas han ex-
perimentado profundas transformaciones, alguna de las cuales sefialaré a
continuacion. Se han constituido como “comunidades nativas™, han creado
organizaciones indigenas y, mas recientemente, han comenzado a afirmar
su derecho de autodeterminacion. Acerca de su constitucion como comu-
nidades he sefalado en otro escrito (Chirif, 2022, pp. 46-61) que, en todos
los casos, esto ha sido consecuencia de alglin tipo de reduccion, sea de
caracter religioso (misiones), socioecondmico (concentraciones obligadas
por la presion colonizadora), educativa (requisito para la creacion de es-
cuelas) o ideologica (imitar el modelo de asentamiento concentrado que se
reputa como mas “civilizado™). Por su parte, las organizaciones son una
respuesta estructurada al avasallamiento de los derechos de las sociedades
indigenas por parte los Estados, mediante normas y politicas publicas, y
a la invasion de sus territorios por expansion de procesos extractivos que

59



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

se desarrollan, tanto en el marco de dichas politicas como fuera de ellas.
En ambos casos, se trata de instituciones modernas (enfatizo, no tradicio-
nales) que han sido creadas para responder a las condiciones actuales de
vida y que demuestran la inmensa capacidad de las sociedades indigenas
de adaptarse a los cambios impuestos a causa de su relacién con socieda-
des foraneas. De hecho, las cuatro organizaciones que impulsaron Aidesep
descritas en este texto tuvieron entre sus finalidades, ademas de la defensa
de sus tierras, lograr mayores beneficios por la comercializacién de sus
productos en los mercados regionales y nacional.

No es el caso de la afirmacion de su derecho a la autodetermina-
cion, con territorios integrados (no fraccionados en unidades aisladas), ya
que este derecho se funda en la voluntad de las sociedades indigenas de
recuperar concepciones y practicas propias, es decir, manejadas y ejercidas
a lo largo de milenios, que fueron segadas primero por la Conquista y mas
tarde por el Estado nacional.

Sin duda, recomponer la gobernanza propia es una tarea heroica en
contextos de agresion brutal y permanente como los que viven las socieda-
des indigenas, relacionados con la actuacion del Estado y con procesos que
se desarrollan al margen de este, pero que le resultan convenientes, como
las economias criminales (Chirif 2023b; Valdés et al., 2021), que lo liberan
de su obligacion de crear condiciones de trabajo e ingreso honestos para
sus ciudadanos y le permiten desarrollar ocasionalmente vistosas campa-
fas de represion con las cuales intenta lavar sus culpas. Pero los ataques
a las sociedades indigenas y a sus intentos de recuperar su capacidad de
autodeterminarse no vienen siempre de fuera. Parte de la poblacion indige-
na ha pasado al lado opuesto, supongo que muchas veces por conviccion,
aunque, con frecuencia, por haber sido instrumentalizada por fuerzas con-
trarias a los derechos indigenas. Y esto plantea un primer problema para la
conformacién de gobiernos autonomos que se proponen ejercer su autode-
terminacion. El papel regulador que cumplian los mecanismos de control
social propios antes de la presencia foranea, hoy no funcionan o lo hacen
solo a medias, por lo que resulta indispensable generar nuevos acuerdos
sociales, que tengan en consideracion los marcos de referencia actuales en
que se desarrollan las sociedades indigenas.

60



Amazonia Peruana

Otro reto inmenso es elaborar un nuevo concepto y practica de
aprovechamiento de las “bondades de la naturaleza'>” para impulsar una
economia libre de las lacras de la actual, que, para resumirlas, son la gene-
racion de desigualdades entre la poblacion, es decir, la creacion de ricos y
de pobres ubicados en extremos cada vez mas agudos; y la conversion de
la naturaleza en “depoésito de materias primas” (Shiva, 1996, p. 319) para
elaborar manufacturas que tienen como principal horizonte la ganancia de
quienes las producen y no el bienestar humano.

Me refiero por ultimo a otro gran desafio que tiene que ver con el
redisefio de los patrones de asentamiento, que en el pasado respondieron
a estrategias adaptativas de las sociedades indigenas a las condiciones de
medioambientes determinados, pero que, a partir del siglo xvi, con la im-
plantacion de las reducciones misionales, comenzaron a definirse en fun-
cion de los intereses de los agentes foraneos que impulsaron nuevas formas
de poblamiento. A lo largo de la historia estos agentes han sido misioneros
que querian tener feligreses concentrados para facilitar su labor pastoral,
patrones que buscaban disponer de mano de obra para sus emprendimien-
tos, funcionarios del sector de educacion para poder instalar escuelas y asi
otros para establecer servicios de agua o electricidad. El resultado ha sido
a veces poblados sobredimensionados, de dos y hasta tres mil habitantes,
alejados de sus campos de cultivo y de sus lugares de abastecimiento de
proteinas animales proveniente de la caza. Este cambio de patrones de
asentamiento es particularmente dramatico en sociedades, como la awajun
y wampis, que de tener un patrén disperso y en pequefias aldeas, se han
convertido en riberefios de rios que no tienen suelos aluviales, ni gran ri-
queza de fauna acuatica, como es el caso de los rios navegables de la parte
baja de la cuenca amazoénica.

El camino hacia la autodeterminacion es largo y los retos que im-
plica su consecucion son grandes, pero vitaliza saber que algunos pueblos
indigenas han comenzado a recorrerlo para construir un futuro mejor.

61



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

Notas

Juan Patricio Gallagher Robertson, peruano de ascendencia irlandesa. Se desempefié como ministro de Rela-
ciones Exteriores del régimen. Antes habia sido decano del Colegio de Abogados de Lima (1940-1941), di-
rector del Banco Central de Reserva y presidente del Club Nacional (1942-1944).

Ricardo de la Puente y Ganoza fue titular del Ministerio de Gobierno y Policia (1950-1952), cargo que ya
antes habia ocupado durante el gobierno de Manuel Prado Ugarteche (1943-1945). Fue designado concejal
de Lima y después estuvo al frente de la Superintendencia General de Aduanas en dos oportunidades.

Alberto Freundt Rosell, ministro de Justicia y Culto (1950-1952) y varias veces encargado del Ministerio de
Relaciones Exteriores, cargo que ya habia ocupado durante el gobierno del también dictador, el general Luis
Sanchez Cerro. Fue embajador de Perti en el Reino Unido y en Brasil.

Andrés Francisco Dasso Hoke, alcalde de Lima (1926-1929), senador de la Republica (1939-1945) y mi-
nistro de Hacienda (1950-1952). Ocupd la presidencia de la Sanguinettti & Dasso, maderas Co., empresa
fundada por su padre que estuvo involucrada en la expansion urbana de Lima. Fue presidente de la Compa-
fifa Carbonera Pallasca Antracita y director de San Luis Gold Mines y de la Compaiiia de Seguros Rimac.
Presidente del Rotary Club de Lima (1925-1926).

Eduardo Dibos Dammert, alcalde de Lima en dos periodos (1938-1940 y 1950-1952); y ministro de Fomen-
to y Obras Publicas (1958-1959).

Alejandro Esparza Zafartu pertenecia a una estirpe rica de Cajamarca, su tierra natal, vinculada por lazos de
sangre o de compadrazgo con otras familias importantes del norte del Pert. Fue representante de la poderosa
Casa Grace. Como hombre de confianza del general Odria, se desempeié como director de Gobierno y, por
escaso tiempo, como ministro de Gobierno. Como director de Gobierno manejo la politica represiva desde
las sombras mediante la Ley de Seguridad Interior de la Repuiblica. Reprimi6 brutalmente a la oposicion, en
especial al partido aprista, asesiné al dirigente sindical Luis Negreiros Vega y a los obreros Simén Herrera
Farfan y Apaza Mamani. Miles de opositores fueron también apresados, torturados y desterrados.

Sobre el grupo DAM, los problemas que enfrentd, su trabajo y sus logros véase Chirif (ed.), 2015.

Respeto la tilde que emplea Smith cuando escribe la palabra yanesha, pero la omito cuando soy yo quien la
escribe.

Para una visién completa del proceso de formacion de las comunidades nativas, ver en esta misma obra el

capitulo 7, “Despojo territorial, comunidades nativas y tenencia de la tierra”, pp. 253-273.

10 Si bien solo entrecomillo las citas textuales del trabajo de Frangoise Morin, toda la informacion de este

acapite, salvo indicacion en contrario, proviene de este texto.

11 Pocos de ellos eran en verdad lingiiistas, ya que solo algunos habian recibido cursos basicos sobre esta

materia en los Estados Unidos, que los preparaban para transcribir lenguas indigenas y algunas tareas mas.

12 Para una vision critica del proceso impulsado durante esta etapa, con sus pros y sus contras, ver Morin, op.

cit., pp. 398-400.

13 De esta obra, ver principalmente los capitulos VI, “Otras propuestas para la educacion escolar indigena”, pp.

62

185-216, y VII “El programa Formabiap de Aidesep”, pp. 217-258.



Amazonia Peruana

14 La informacion sobre los docentes formados y profesionalizados en Formabiap, asi como sobre su produc-
cion editorial, me han sido gentilmente proporcionadas por el maestro Never Tuesta Cerron.

15 Tomo este concepto de escritos y ponencias del lider wampis Shapiom Noningo, por considerar que supera

al de “recursos naturales” que tiene un marcado tinte economicista.

Referencias bibliograficas

Alberto Freundt Rosell. (2 de marzo de 2024). En Wikipedia. https://
es.wikipedia.org/w/index.php?title=Alberto Freundt Rosell&ol-
did=158568091

Aidesep. (1991). Esclavitud indigena en la region de Atalaya. Revista
Amazonia Indigena, 11(17-18), 3-13. https://amazoniaindigena.
equidad.pe/revista/amazonia-indigena-17-y-18/

Barclay, F. (1989). La colonia del Perené. CETA.

Barclay, F. (2021). Barbados: Derrotero de unos inicios. En A. Chirif (Ed.),
Por la conquista de la autodeterminacion. En el cincuentenario de
la Declaracion de Barbados (pp. 323-330). IWGIA.

Benavides, M. (1991). Autodefensa ashaninka en la Selva Central. Revista
Amazonia Indigena, 11(17-18), 50-61. https://amazoniaindigena.
equidad.pe/revista/amazonia-indigena-17-y-18/

Casanto Shingari, R. (1985). 25 afos de experiencias organizativa en la so-
ciedad ashaninka del Perené. En J. Gasché & J. M. Arroyo (Eds.),
Balances amazonicos: enfoques antropologicos (pp. 225-237).
CNRS, CIAAP, UNAP, Proyecto MAB (UNESCO).

Chase Smith, R. (1969). La conferencia de lideres Amuesha: anteceden-
tes y particulares. Kiario. Boletin del Centro de Investigaciones
de Selva, 1(1), 4-6. https://amazoniaindigena.equidad.pe/articulo/
la-conferencia-de-lideres-amuesha-antecedentes-y-particulares/

63



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

Chase Smith, R. (1974). Los amuesha: una minoria amenazada. Participa-
cion, 5(3), 54-62.

Chase Smith, R. (1980). E1 D. L. 22175 y los poderes locales: el caso de
la Comunidad Amuesha de Tsachopen. Revista Amazonia Indige-
na, 1(1), 6-8. https://amazoniaindigena.equidad.pe/revista/amazo-
nia-indigena-1/

Chase Smith, R. (2021). El Congreso de Comunidades Amuesha (1969-
1981): Un suefio de autogobierno indigena en la Selva Central del
Pera. En A. Chirif (Ed.), Por la conquista de la autodetermina-
cion. En el cincuentenario de la Declaracion de Barbados (pp.

249-270). IWGIA.

Chirif, A. (1969). En torno a la primera reunién de lideres amuesha. Kia-
rio. Boletin del Centro de Investigaciones de Selva, 1(1), 7-12.
https://amazoniaindigena.equidad.pe/articulo/en-torno-a-la-prime-
ra-reunion-de-lideres-amuesha/

Chirif, A. (2013). Auges y caidas de las organizaciones indigenas. En S.
Varese, F. Apffel-Marglin & R. Rumrrill (Coords.), Selva Vida. De
la destruccion de la Amazonia al paradigma de la regeneracion

(pp. 135-161). IWGIA.

Chirif, A. (Ed.). (2015). Querido Perico. Pedro Garcia Hierro, defensor
de los derechos de los pueblos indigenas. IWGIA.

Chirif, A. (Ed.). (2021). Por la conquista de la autodeterminacion. En el
cincuentenario de la Declaracion de Barbados. IWGIA.

Chirif, A. (2022). Gobernanza y territorios indigenas. Cambios, permanen-
cia y redefiniciones. En: A. Castro & M. 1. Merino-Gémez (Eds.),
Desafios y perspectivas de la situacion ambiental en el Peru (pp.
46-61). INTE-PUCP.

Chirif, A. (2023a). El asesinato del lider Calderon por el MRTA: Por ser va-
liente lo han muerto. Indoamérica. Cuadernos del CEPA, 2, 57-66.

64



Amazonia Peruana

Chirif, A. (2023b). Mas coincidencias que divergencias: lo ilegal y lo legal
en la economia de Loreto. Amazonia Peruana. 18(36), 15-30. ht-
tps://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi36.347

Chirif, Alberto y Garcia, P. (2007). Marcando territorio. Progresos y limi-
taciones de la titulacion de territorios indigenas en la Amazonia.
IWGIA.

Copal. (1969). Memorial presentado al Gobierno por la tribu Amuesha.
Kiario. Boletin del Centro de Investigaciones de Selva, 1(1), 13-
15. https://amazoniaindigena.equidad.pe/articulo/memorial-pre-
sentado-al-gobierno-peruano-por-la-tribu-amuesha/

Copal. (Julio de 2023). Apuntes historicos sobre Copal y la revista Amazo-
nia Indigena. Amazonia indigena. https://amazoniaindigena.equi-
dad.pe/sobre-la-revista/

Fernandez, E. y Brown, M. (2001). Guerra de sombras: la lucha por la
utopia en la Amazonia Peruana. CAAAP.

Garcia Hierro, P., Hvalkof, S. y Gray, A. (1998). Liberacion y derechos
territoriales en Ucayali - Peru. INGIA.

Gasché, J. y Arroyo, J. M. (Eds.). (1985). Balances amazonicos: enfoques
antropologicos. CNRS, CIAAP, UNAP, Proyecto MAB (UNES-
CO).

Gray, A. (1998). Demarcando el desarrollo: titulacion de territorios indi-
genas en Peru. En: P. Garcia Hierro, S. Hvalkof & A. Gray, Libe-
racion y derechos territoriales en Ucayali - Peru (pp. 169-221).
IWGIA.

Morin, F. (1998). Los shipibo-conibo. En F. Santos Granero & F. Barclay
(Eds.), Guia etnografica de la Alta Amazonia (Vol. 111, pp. 275-
435). Smithsonian Tropical Research Institute, Abya-Yala, IFEA.

Nugkuag, E. (1985). Experiencias de organizacion de los pueblos indige-

65



Organizaciones Indigenas: El largo camino hacia la Autodeterminacion
Alberto Chirif

nas en la actualidad: el Consejo Aguaruna y Huambisa, Amazonas,
Peru. En J. Gasché & J. M. Arroyo (Eds.), Balances amazonicos:

enfoques antropologicos (pp. 239-253). CNRS, CIAAP, UNAP,
Proyecto MAB (UNESCO).

Santos Granero, F. y Barclay, F. (1995). Ordenes y desérdenes en la selva

central. Historia y economia de un espacio regional. IFEA, IEP,
Flacso.

Tuesta Cerron, N. y Cardenas Palacios, C. (2022) Kaja Atiamu. Desatando

la vision. Poder y conocimientos awajun. Fondo Editorial de la
UNMSM, Jurado Nacional de Elecciones.

Valdés, R., Basombrio, C. y Vera, D. (2021). Las economias criminales
vy su impacto en el Peru. ;Cuales? ;Cuanto? ;Donde? ;Como?
CHS/Alternativo, Konrad Adenauer Stiftung, USAID.

Varese, S., Apftel-Marglin, F. y Rumrrill, R. (Coords.). (2013). Selva Vida.

De la destruccion de la Amazonia al paradigma de la regenera-
cion. IWGIA.

66



AMAZONIA N2 RN & Amazonia Peruana, Volumen XIX, N.°37, agosto 2024; pp.67-97
“PERUANA Mﬁ@,@@”/{@@f p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663

https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.479

LA COLONIZACION Y SUS EFECTOS EN LA
ForMACION DE LA CoMuNIDAD NATIVA DE GRAN

SHINONGARI EN EL VRAE (1970-1985)

COLONIZATION AND ITS EFFECTS ON THE FORMATION OF THE NATIVE
CoMMUNITY OF GRAN SHINONGARI IN THE VRAE (1970 - 1985)

Yurio Sulca Pomahuacre
Universidad Nacional de San Cristobal de Huamanga

yuriosulca2017@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-1302-7325

Envio: 29 de febrero 2024 Aceptacion: 29 de abril 2024 Publicacion: 16 de agosto 2024

Resumen

En este articulo se examinan los impactos de la colonizacion y
la parcelacion de tierras en el valle Apurimac y Ene, en el contexto de
la Reforma Agraria. Estas dindmicas incitaron a los nativos ashdninkas
a organizar y establecer la comunidad local de Gran Shinongari, con
el proposito de proteger sus territorios y preservar su cultura ancestral,
arraigada desde tiempos inmemoriales. La iniciativa de formar esta co-
munidad surgié como respuesta a la amenaza externa, con el objetivo de
establecer relaciones con las instituciones gubernamentales y asi inte-
grarse plenamente en la nacion, para obtener el reconocimiento legal de
sus tierras. Para llevar a cabo este estudio, se empled una metodologia
que combina el analisis de fuentes documentales del Archivo Regional

;



La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa
de Gran Shinongari en el Vrae(1970-1985) - Yurio Sulca Pomahuacre

Agraria de Ayacucho con entrevistas realizadas a los miembros destaca-
dos de la comunidad.

Palabras clave: colonizacion; valle Apurimac; formacion; Gran Shinonga-
r1; resistencia, Estado.

Abstract

This article examines the impacts of colonization and land par-
celing in the Apurimac and Ene valleys, in the context of the Agrarian
Reform. These dynamics prompted the Ashaninka natives to organize and
establish the local community of Gran Shinongari, with the purpose of
protecting their territories and preserving their ancestral culture, rooted
since time immemorial. The initiative to form this community arose as
a response to the external threat, with the aim of establishing relations
with government institutions and thus fully integrating into the nation, to
obtain legal recognition of their lands. To carry out this study, a method-
ology was used that combines the analysis of documentary sources from
the Ayacucho Regional Agrarian Archive with interviews with prominent
members of the community.

Keywords: colonization; Apurimac Valley; formation; Great Shinongari;
resistance, state.

1. Introduccion

Los estudios realizados sobre las comunidades en la region ama-
zonica coinciden en destacar que, a partir de la década de 1970, el acerca-
miento con los colonos y el Estado se fue intensificando, lo cual ha tenido
efectos directos en la configuracion del territorio, y su dindmica economica.
En gran medida, este proceso migratorio fue promovido directamente por el
Estado a través de las llamadas “colonizaciones dirigidas”; o de manera in-
directa, a través de las llamadas “colonizaciones espontaneas”, generadas a
partir de la falta de tierras de cultivo en la region andina y facilitadas por la
construccion de carreteras de penetracion hacia la selva durante estas mis-
mas décadas (Espinosa, 2010, p. 246). En este contexto, en la selva central

68



Amazonia Peruana

la presion colona era tan fuerte que los ashaninka fueron desplazados de sus
tierras. Por ello, la lucha por el derecho a sus propias tierras se convirtié en
la principal reivindicacidon que organizaria el movimiento indigena a partir
de la década de 1960 (Santos-Granero y Barclay 1995, p. 260).

La historia de las comunidades nativas en valle de rios Apurimac y
Ene, ubicadas en las regiones de Cusco, Ayacucho y Junin, constituye un
importante tema que aun requiere mayor investigacion. Estas comunida-
des estan arraigadas en estas tierras desde tiempos inmemoriales, desarro-
llando actividades econdmicas, su vida cotidiana y su propia cultura. Con
el tiempo, también se pasaron a establecer relaciones con el Estado y con
las poblaciones colonas que llegaron a la zona.

En la economia, la presencia del mercado capitalista y la interven-
cion estatal han tenido un impacto significativo en las comunidades nati-
vas del VRAE. El uso de la moneda, la oferta de productos de origen urba-
no e industrial, y junto a ello el estilo de vida que acompana, ha generado
cambios sustanciales en los modos de vida. Esto se manifestd en la orga-
nizacién social y cultural de aquellos pueblos, los patrones tradicionales
de libertad étnica fueron alterados, pero no implicaron su extincion, sino
mas bien, la generacion de estrategias de sobrevivencia y conservacion de
una buena parte de sus practicas culturales. Debemos tener en cuenta que
historicamente, en lo cultural, estas comunidades han tenido una fuerte in-
fluencia de las misiones religiosas que desarrollaron su presencia en estas
zonas y que, obviamente, repercutieron en el campo de sus creencias.

Segun Santillana, aquel proceso descrito se enmarca dentro del
mito de la supremacia de la civilizacién occidental y cristiana, el cual,
presentandose disfrazado bajo la apariencia de un supuesto “desarrollo”,
puso en riesgo a las culturas y modos de vida indigenas, de ahi que el autor
llegue a denominar este hecho como un “etnogenocidio”. Su consecuencia
directa fue la pérdida de la sociedad y la cultura campa. Segin este autor,
estas pérdidas ocurren de manera simultanea y rapida, lo que hace que la
cultura no pueda resistir y pase a desintegrarse. Este es el precio que los
nativos tienen que pagar a la sociedad occidental y cristiana por recibir
“las bondades de la civilizacién” (Santillana, 1974, pp. 77-80).

69



La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa
de Gran Shinongari en el Vrae(1970-1985) - Yurio Sulca Pomahuacre

Ante la presion de la colonizacion en el valle del rio Apurimac,
los pueblos nativos demostraron una resistencia, desafiando la perspectiva
que sugeria Santillana acerca de su desintegracion. A partir de los afos 70,
se gestd un proceso de formacion de comunidades nativas impulsado por
su propia actoria politica, con el proposito de defender sus territorios y
preservar su cultura. Este proceso no solo conllevd cambios estructurales
internos en estas comunidades, sino que también marc6 un giro estratégi-
co al buscar establecer relaciones con el Estado y ser reconocidas como
parte integral de la nacion para lograr su existencia legal, asi como para
el desarrollo de sus pueblos, a través de este didlogo con las autoridades
gubernamentales.

Esta fue la comunidad de Gran Shinongari, la cual se formé como
producto de la concurrencia de diversos factores, entre los que amerita
destacar la arbitrariedad del cacique que negociaba tierras en perjuicio de
los nativos, la migracion de la poblacion andina hacia el valle, la presencia
creciente del Estado, el avance de la economia mercantil y otros. Aquellos
factores ejercieron presion y los motivaron a la separacion de la comuni-
dad matriz denominada Avireri.

El objetivo del presente articulo es examinar el proceso de forma-
cion de la comunidad de Gran Shinongari, el cual se profundiza debido a
los factores indicados en lineas arriba. Para ahondar en las ideas sefialadas,
se plantean las siguientes preguntas: ;como afectod la colonizacion en la
década de los afios 70 a los pueblos nativos del VRAE? y ;qué procesos ha
seguido la comunidad de Gran Shinongari para su formacion y su alcance
legal de sus territorios?

2. Espacio geografico

La comunidad nativa de Gran Shinongari se ubica en la margen de-
recha del valle del rio Apurimac y Ene en el distrito de Unidon Ashéninka,
en la provincia La Convencion, region Cusco. Se limita entre el distrito de
Pichari y los distritos de Canayre y Llochegua, en la provincia de Huanta,
departamento de Ayacucho. Ademas, colinda con los distritos de Rio Tambo
y Vizcatan de Ene, concernientes a la provincia de Satipo, departamento de

70



Amazonia Peruana

Junin, y abarca hasta la frontera con el rio Ene. Sus coordenadas geograficas
son Latitud Sur 12° 22°43.6” y Latitud Oeste 73° 53’ 55.3”, con una altitud
de 619 metros sobre el nivel del mar.

3. La colonizacion en el valle de rios Apurimac y Ene

El valle del rio Apurimac y Ene tiene una historia vinculada con los
ashaninka. Desde tiempos inmemoriales ocuparon aquel valle, dedicados a
la caza y pesca como medios de subsistencia, pero también a la agricultura
basada en la tala y roza. Hacia principios del siglo xvi, la zona experimen-
t6 un cambio significativo con la llegada de los jesuitas, quienes no solo se
dedicaron a la evangelizacion, sino que también desarrollaron actividades
agricolas y ganaderas en la que comprendieron a los nativos. Durante el
periodo de la colonia adquirié importancia por la produccion de coca y
aguardiente. El intendente Demetrio O’Higgins, en su informe de 1805,
refiere que en la selva de Huanta habia 700 haciendas cocaleras. Méndez
(2014) y Urrutia (1993) coinciden en sefalar que la selva de la provincia
de Huanta se ha destacado por la produccion de coca que era destinada a la
mina de Huancavelica y comunidades rurales de la sierra central.

Al instaurarse la Republica, no tardo mucho en significar un espa-
cio de promesa, el espacio del futuro de la region, no solo por la reserva de
recursos, sino también para alli ubicar a la nueva generacion de hombres,
asentar a los migrantes europeos y, desde alli, “mejorar la raza indigena”.
La selva se imaginaba como el territorio donde se obtendrian los medios
para la regeneracion econdomica y politica, convirtiendo sus rios en las ru-
tas fluviales que romperian la mediterraneidad de las sociedades serranas.
Es la historia de la construccion de un espacio econdmico (Rojas, 2010).

Hacia la segunda mitad del siglo xix, la importancia del valle au-
mentd considerablemente, debido a la exportacidon de coca y aguardiente
de cafia, lo que estimuld el crecimiento de las haciendas. En esta época,
destacados expedicionarios como Gastelt, Samanez, Raymondi, Portillo,
Ruiz Fowler, entre otros, exploraron y elogiaron las excepcionales condi-
ciones del valle, lo que fomento la colonizacion.

71



La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa
de Gran Shinongari en el Vrae(1970-1985) - Yurio Sulca Pomahuacre

En las postrimerias del siglo xix e inicios del xx, parte del territorio
del valle fue entregado a la poblacion de las provincias cuya jurisdiccion
alcanzaba esta parte:

Se traspasaron a manos de particulares algo mas de 20 000 ha. de tierras
en las margenes del rio Apurimac. Las concesiones fueron en general de
pequefios y medianos lotes, cuyos receptores eran colonos de Huanta,
La Mar o Huamanga. Comunidades como las de la provincia de La Mar
como Chungui, lograron importantes concesiones con la argucia de pre-
sentar mancomunadamente la peticion de tierras a titulo gratuito para el
conjunto de sus comuneros. (Sala, 2001, p. 122)

Con aquella concesion, la poblacion beneficiaria asumio la propie-
dad y, como sefiala Sala (2001), hasta la década de 1920, las comunida-
des de La Mar y Huanta no permitian la intromision de gentes foraneas,
porque los grupos tradicionales de hacendados no sentian la necesidad
de mano de obra cautiva que tenian en cantidad suficiente. Situacion que
cambia hacia la tercera década del siglo xx, cuando la modernizacion de
hecho y discurso ocasionaron cambios en la economia y la comunicacion.
La construccion de la carretera hacia el valle pas6 a convertirse en una
necesidad urgente y las expectativas de promover cultivos comerciales se
acrecentaron en la medida que crecia el comercio (Rojas, 2010).

A inicios de 1940, el diputado por La Mar, Humberto More Mavila,
fue uno de los mas férreos promotores de integrar los recursos de la selva
para Ayacucho, quien desde las paginas de la revista Huamanga sembraba
esperanzas para salvar la alicaida situacion de Ayacucho.

Una verdadera tierra de promision para nuestro departamento, donde pue-
den tener cabida todos los hijos. Y es alli donde espera a todos la holgura,
el progreso y la riqueza... se puede cultivar en las montafias de La Mar:
arroz, aji, ajonjoli, algodon, anis, barbasco, que cada vez tiene mayor de-
manda en Estados Unidos y Europa, cafia de azucar, café, cacao, castana,
camotes, frijol, garbanzo, maiz, mani, nueces, panamitos, pallares, zapa-
llo, tabaco, te vainilla, etc. (More Mavila, 1940, pp. 22-23)

En la referida la década se introdujo en el valle el cultivo del cube,
cuya raiz se utilizaba para extraer el barbasco, una sustancia venenosa

72



Amazonia Peruana

empleada en la fabricacion de insecticidas. El cube se convirtidé en un
producto de importancia en el mercado internacional, lo que motivd su
cultivo en la zona, especialmente por los grandes propietarios. La hacien-
da Teresita, la mas extensa del valle, con 3 000 hectareas, propiedad de
Evangelio Eduardo Risco, se dedico casi exclusivamente al cultivo del
cube y lleg6 a emplear entre 800 y 1000 peones, asi como a 200 arrieros
para el transporte. La hacienda Luciana se dedico al cultivo de cafa de
azucar (Santillana, 1974; Del Pino, 1995).

La agricultura de exportacion fue el principal factor que atrajo a la
poblacioén de la region andina, quienes cada vez llegaban en mayor canti-
dad en busca de trabajo, pero también de tierras. Con ellos la colonizacion
se intensifico rios arriba y rios abajo, teniendo a puerto de San Francisco
como lugar de desembarque en donde se ocuparon tierras disponibles de
manera desordenada, no hubo planificacion ni control por parte del Estado.
La colonizacion se expandio incluso hacia la margen derecha del valle, lo
que conllevo a algunas invasiones de tierras de haciendas.

Por el lado de los nativos, la creciente migracion de los andinos
ocasion¢6 diversos problemas, uno de los cuales fue la reduccion de espa-
cios de vida. Los colonos, al quedarse en el valle, comenzaron a ocupar
territorios donde antes los nativos desarrollaron sus actividades de caza,
recoleccion. Asi, la perdida de territorios fue creciente, lo que afectaba a
sus medios de subsistencia, pero también propiciaba conflictos entre po-
blaciones nativas, con los colonos y hacendados, esto por las tierras que se
volvieron materia de disputa. Por otra parte, con los colonos, la relacion
con el otro se intensificd, permitié un mayor acercamiento e integracion
con algunos miembros, lo que trastocaba la autenticidad cultural.

Asimismo, la creciente presencia del mercado que, de manera pau-
latina, ha involucrado el juego economico de oferta y demanda, la nece-
sidad del dinero y el consumo de productos exoticos para ellos; lo cual
tendra efectos no solo en la cultura, sino también en la economia y la
organizacion, distinta a lo tradicional, lo que Santillana (1974) denomina
como el etnocidio cultural y la asimilacion a la economia del mercado que
va trastocar el modo de vida tradicional de aquella poblacion.

73



La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa
de Gran Shinongari en el Vrae(1970-1985) - Yurio Sulca Pomahuacre

En este contexto se inicid un proceso de colonizacion impulsado
por el Estado que promovid la parcelacion de tierras en las areas litorales
del rio Apurimac. Esta medida, si bien buscaba regularizar la tenencia de
tierras, tuvo como consecuencia, principalmente, el beneficio para a los
colonizadores en detrimento de los nativos. La falta de reconocimiento
y proteccion legal previa dejo a los indigenas en una situacion vulnera-
ble, mientras que los colonizadores pudieron aprovecharse de ello para
obtener tierras de manera mas favorable. Como resultado, los ashaninka
se vieron obligados a desplazarse hacia zonas marginales para resguar-
darse y a la vez evitar una mayor ocupacion de sus territorios por parte
de los colonos. Esto sugiere que, en el contexto de la Reforma Agraria,
se llevaron a cabo cambios en la propiedad de la tierra y la distribucion
de tierras entre las comunidades.

Esta parcelacion de tierras en el valle del rio Apurimac por la
Agencia Agraria de Pichari alcanz6 parcelar un area de 15 412 hectéreas,
con 464 colonos asentados (ADRA-A, 1979), a quienes se les concedio
garantias sobre la propiedad de la tierra que ocupaban. Con el D. L. 22175,
se dio la division de parcelas en varios subsectores, con asignaciones es-
pecificas en cada uno:

Lobo: 22 parcelas, Manitia: 14, Mapitunari: 15, Samaniato: 21, Quimbiri
margen izquierda: 55, Quimbiri margen derecha: 55, Omaya: 35, Pichari:
39, Otari colonos: 29, Quisto: 21, Teresa: 48, Mantaro: 59, Natividad: 21
y Ene: 28 parcelas. (ADRA-A, 1980, folio 75-79. Exp. de Parcelacion)

Esta division de parcelas se dio en la mayor parte de la margen de-
recha del rio Apurimac con el proposito de ocupar y explorar los recursos
alli existentes. Un colono de la localidad de Mantaro recuerda:

Soy originario de Huanta y a los diecisiete afios, mientras escuchaba la
radio, me enteré de que el Gobierno estaba parcelando tierras en el valle
Apurimac. Decidi viajar a Pichari y presentarme en la Agencia Agraria.
Alli, me preguntaron si tenia familia e hijos. Con el deseo de acceder a
las tierras, menti diciendo que si, aunque en realidad mi familia se quedo
en Huanta. Gracias a ello, logré que me asignaran 40 hectareas de tierra.!

74



Amazonia Peruana

Asi como el senor Silvestre de la ciudad de Huanta llegaron los
colonos de diferentes zonas del pais por la informacién radial promovida
por el Estado; llegaron a Pichari por intermedio de Agencia Agraria y se
parcelaron las tierras en el valle Apurimac. Otro colono con experiencia
directa durante aquel periodo cuenta:

Mis padres son de Andahuaylas, con mis tios vinieron en los afios 60
porque no tenian tierras en la sierra. Yo naci en Mantaro, mis padres po-
sesionaron diez hectareas de tierras de nativos en calidad de asimilado.?

El acceso a las tierras en el valle no solo fue por la politica de par-
celacion del Gobierno central, sino también por la compra y asimilacion de
nativos. A pesar de no contar con titulos de propiedad, realizaron venta de
tierras a los migrantes, en otros asimilaban a cambio del trabajo que debian
realizar en esas areas, lo que llego a causar confusion y conflictos con otras
agrupaciones. Al respecto un colono asimilado en la comunidad nativa de
Mimirini, cuenta lo ocurrido:

Soy de Andahuaylas. Cuando tenia quince afios, venimos con mis pa-
dres a Pichari, a conseguir tierras, la parcelacion ya habia culminado.
Al llegar a Mantaro, escuchamos a un grupo de colonos que los nativos
asimilaban a sus pueblos para que le ayude proteger sus tierras por la
invasion de los colonos, ellos nos aceptaron por eso es nuestra chacra en
Mimirini desde esa fecha participamos en la comunidad.?

La presencia de los colonos o choris* fue cada vez en aumento, lo
que motivo a los jefes nativos a compartir las tierras que ocuparon desde
afios inmemoriales, lo cual alter¢ la tranquila convivencia que tenian. Uno
de los veteranos nativos recuerda.

Cuando era joven, a los doce afos, no era como ahora. En ese tiempo
teniamos bastante alimento, habia animales para cazar, peces en abun-
dancia, ahora no hay mucho, por la contaminacion y tala de arboles no
hay animales de monte la gente se llené mucho. Antes viviamos en bor-
de del rio nadie nos molestaba, cuando llegaron bastante gente, fuimos
vivir mas arriba para proteger nuestros territorios de las invasiones que
habian de los choris.’

75



La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa
de Gran Shinongari en el Vrae(1970-1985) - Yurio Sulca Pomahuacre

De esta forma, a lo largo del valle del rio Apurimac, margen dere-
cha, fueron colonizados los pueblos de: Kimbiri, Pichari, Otari Colonos,
Quisto Central, Quisto Valle, Teresa, Mantaro, Natividad, Puerto Ene,
Valle Esmeralda, etc. Esta ocupacion masiva alarmé al directivo de la
hacienda de Teresita para sugerir a varias familias ashaninka de Quimbiri,
Samaniato y Omaya, que se trasladaran hacia aguas abajo (en zonas mas
profundas de la selva) para formar una comunidad de nativos. El propo-
sito de esta sugerencia tenia como objetivo defenderse y ganar respeto
frente a los colonos (Santillana, 1974). Estos nativos se ubicaban en la
margen izquierda del rio, se organizaron como ashaninka de Otari, inte-
grado por los nativos, pero también por colonos que se hallaban al interior
de su territorio. Su organizacion estuvo basada en lazos familiares, en la
que la familia Barboza desempefio el papel dirigente de aquella poblacion
a quien se unieron otras familias ashaninka.

3.1. Reasentamiento de pueblos nativos

Las familias del lugar —antes de nuclearse— vivian en forma dis-
persa, a lo largo de las zonas de Otari - Quisto y las partes altas. E125.93 %
provenian de Teresita®, de la margen derecha del rio, los cuales migraron
al ser desplazados por el asentamiento de los colonos, que bajo el lide-
razgo de Amadeo se asentaron en este lugar. Los de la margen izquierda
totalizaban el 22.22 %, quienes migraron a Otari escapando del sistema de
hacienda. Estos provenian de los poblados de Acon, Choymacota y Sivia
(Santillana, 1974, p. 15). Asimismo, los jefes de familia provenientes del
Ene, se fueron a vivir a Otari, ya que el jefe de la reduccion viajaba a esa
zona para motivar a sus paisanos a que vivieran con ellos. Ademas, se su-
maron un grupo de familias amuesha provenientes de Satipo, que pasaron
a integrarse con los campas de Otari’.

3.2. Elreconocimiento de la primera comunidad nativa de Avireri

La Ley de Comunidades Nativas formo6 parte de la implementacion
del Convenio 107 de la OIT, ratificado en 1957, el cual concebia a los pue-
blos indigenas como un estadio incoémodo en la progresion de la humanidad

76



Amazonia Peruana

que debia ser superado. La referida ley autorizaba al Gobierno peruano a de-
signar areas de tierra como reservas para comunidades indigenas en la Ama-
zonia. La disposicion de la tierra inicamente como reserva, sin reconocerla
como propiedad legitima de los indigenas, reflejaba esa perspectiva evolu-
cionista. Aunque no se especificaba explicitamente, se entendia que dicha
tierra eventualmente volveria al control estatal una vez que las comunidades
indigenas se “civilizaran”, para ser redistribuida a terceros o, posiblemente,
dividida entre los propios indigenas (Ortega, 2014).

Por otra parte, la referida ley exigia que los indigenas se organiza-
ran en comunidades nativas para ser reconocidas y tener registro oficial,
como parte del proceso de titulacion de sus tierras; asimismo, establecio la
adopcion de un estatuto interno, una estructura de autoridades comunales y
la asamblea como el méximo 6rgano de decision. Estas tres caracteristicas
fueron asumidas por los asentamientos, organizaciones y pueblos indige-
nas de manera muy generalizada y diversa, ddndole sus propios contenidos
y objetivos. En cierta manera, se canalizo asi la busqueda de nuevas mo-
dalidades de organizacion y defensa de sus derechos en relacion con los
nuevos desafios de la sociedad nacional, de sus agentes economicos y el
propio Estado (Dandler, 1998).

A cuatro anos de decretarse la Reforma Agraria, el gobierno del
general Velasco dio el Decreto Ley N° 20653 (Ley de comunidades nativas
y de Promocion Agropecuaria de Regiones de Selva y Ceja de Selva del
24 de junio de 1974). Esta norma es la primera ley que les dio el nombre
de comunidades nativas y formul6 las bases de un estatuto juridico propio
con derecho a su autonomia cultural y a regirse por su derecho consuetudi-
nario, asi como su derecho prioritario sobre las tierras de actitud agricola
o ganadera que poseen y el aprovechamiento prioritario de los recursos
naturales que hubieran en esas mismas tierras (Aroca, 2001, p. 6).

A mérito de aquella ley, las autoridades de los nativos realizaron
gestiones ante el Gobierno para su reconocimiento. Su representante Ama-
deo Barboza en la solicitud dirigida al Ministerio de Agricultura manifestd
lo siguiente:

77



La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa
de Gran Shinongari en el Vrae(1970-1985) - Yurio Sulca Pomahuacre

Por intermedio de jefe nativo Amadeo Barboza Quisisate solicito, a Ud.
sefior representante del Ministerio de Agricultura Zona XIII afin que
considere 30.000 Hectareas mas de territorio nativo, en base a la inte-
gracion de ocho grupos nativos. Como resultado de su VII Congreso de
los integrantes nativos del valle del rio Apurimac, ademas recordamos
que avance nuestra solicitud presentada para titulacion con fecha 29 de
octubre de 1975. (ADRA-A, 1975)

En respuesta, el Gobierno de turno dispuso el levantamiento to-
pografico:

En cumplimiento al Titulo II Articulo 9 D.L.20653, se procedi6 a rea-
lizar el levantamiento catastral incluyendo los 8 grupos nativos en uno
solo, territorio denominado Avireri. Los grupos nativos integrados son
Avireri Otari, Quinquiveri (Potoshi), Avireri Santushari, Catongo Quim-
piri, Avireri Chirutiari, Avireri Quimaropitari, Avireri Mashoreni y Avi-
reri Shampiantiari. (ADRA-A, 1976)

Los citados grupos nativos formaban parte de la comunidad mayor
denominada Avireri. Formada por la unién de ocho asentamientos en la
margen derecha del rio Apurimac y Ene que logro se le demarque y elabore
el plano con una extension de 36 000 hectareas (Ludescher, 1997, p. 246).

Como ocurria en la selva central, la invasion de los territorios an-
cestrales ashaninka, donde se encuentra la comunidad de Samaniato, estu-
vo incentivada por dos razones: 1) los ashaninka no contaban con titulo que
acreditara su dominio sobre dichas tierras y ii) toda esa zona habia sido
declarada como zona libre para la colonizacidon, no obstante, la existen-
cia del Bosque Nacional de Apurimac como area protegida por el Estado.
Como sefalara Ludescher (1997), la titulacion de comunidades nativas no
se realiz6 durante la vigencia de la primera Ley de Comunidades Nativas
promulgada en 1974, debido a la existencia del Bosque Nacional.

El reconocimiento a la comunidad nativa de Avireri, ubicada en el
valle Apurimac, formaliz6 su inscripcion en el registro de comunidades
nativas de la Amazonia en 1976, con la cual se demarco y reconocié como
territorios de la comunidad. El documento de inscripcion en la oficina Re-
gional de Apoyo a la Movilizacion Social sefala:

78



Amazonia Peruana

Se resuelve disponer la inscripcion de la comunidad nativa de Avireri
ubicada en el rio Apurimac, distrito de Echarate provincia La Conven-
cion, departamento de Cusco, en el registro de comunidades nativas a
cargo de la décima Oficina Regional de Apoyo a la movilizacion social,
tomando en cuenta el acta realizada en la Escuela de la comunidad
nativa de Otari a las treinta dias del mes de julio de 1976 reunidos los
jefes de las siguientes comunidades nativas: De Otari, Lucio Barboza
Quisisate; Santushari, Marcial Benjamin, de Catongo Quimpiri; Emi-
lio Sharico, de Shirotiari, Teodosio Samambo; de Quimaro Pitari: Fer-
nando Paritzara, de Mazshoreni: Marcelino Ishariqui, de Sampinthiari,
Samuel Delgadillo, y el ing. Isaias Casaverde Davila: Director de la zona
Agraria XIII; del Ministerio de Agricultura, Ing. Carlos Ruiz Tuesta jefe
Sub zona Rio Apurimac, se formara una sola comunidad denominada
Avireri. (ADRA-A, 1976 Acta de Integracion de la comunidad)

La comunidad en mencion fue integrada por diferentes pueblos en
su interior con su respectivo representante en una sola comunidad llama-
da Avireri. Hubo una demora en el reconocimiento, esto debido a que la
comunidad Nativa de Avireri se hallaba dentro del territorio del Bosque
Nacional de Apurimac (Ludescher, 1997, p. 246). En otro documento pre-
senta la descripcion del territorio ocupado por aquellas poblaciones y de
sus actividades.

Los grupos nativos por integrados estan constituir por sistema pobla-
cional mixto (nucleado y disperso), los grupos estan ubicados distantes
entre uno al otro a lo largo del rio Apurimac, y el rio Ene, sin embargo
su radio de accion donde practican su caza, pesca y sus migraciones
estacionales con fines de rotacion de cultivos y de caceria; existe conti-
nuidad, sus relaciones socio culturales las realizan mediante reuniones
periddicas y constituye una caracteristica cultural importante, realizan
las migraciones estacionales. (ADRA-A, 1976)

Por otra parte, aquellas poblaciones se hallaban en zonas altas, pro-
ducto del desplazamiento ya referido parrafos antes; en tanto, las mejores
tierras resultaron ocupadas por los colonizadores, como se puede apreciar
en el siguiente texto:

Las caracteristicas topograficas son muy variables debido a la gran
cantidad de cadena de cerros (cordilleras menores) que separan los

79



La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa
de Gran Shinongari en el Vrae(1970-1985) - Yurio Sulca Pomahuacre

diferentes afluentes de los rios Apurimac y Ene en la margen derecha,
desde el rio Otari hasta el rio Potoshi (bajo Quimpiri) existiendo po-
cas terrazas de areas pequefas, donde solo se puede conducir con una
agricultura de subsistencia (las mejores areas se utilizaron la coloniza-
cion sub sectores de Otari, Quisto, Teresa, Mantaro, Natividad y Ene.
(ADRA-A, 1976)

Esta primera comunidad nativa de Avireri, en el valle del rio Apu-
rimac, dio un primer paso al ser reconocida en el Registro Nacional de
Comunidades Nativas que, si bien daba la seguridad juridica de la tenencia
de tierra respecto a los externos, al interior de aquella comunidad pronto
se presentaron controversias con el jefe y la poblacion, lo cual pasé a ser
una de las mayores razones para el cambio de la razon social de Avireri por
Gran Shinongari, lo cual se explicara a continuacion.

4. Formacion de la comunidad nativa de Gran Shinongari y su
relacion con el Estado

La comunidad de Gran Shinongari, antes de su independizacion,
formaba parte de la comunidad nativa de Avireri. Desde la década del
70 del siglo pasado se hallaba bajo liderazgo del curaca Amadeo Barboza
nativo del pueblo de Otari. Con el paso del tiempo, Amadeo comenzo6 a
emprender transacciones de tierras con los colonos. Esta actuacion resultd
preocupante para el resto de los nativos, ya que consideraban ser traiciona-
dos por su representante. En un oficio dirigido por los nativos de Shinon-
gari con fecha 21 de mayo de 1980, denunciaron la actuacion del cacique
en los siguientes términos.

Se nombr6 a Amadeo Barboza Quisiste, como jefe de la comunidad nativa
del “Gran Avireri”, pero el motivo aprovechando el cargo de jefe anula
nuestras tradiciones ancestrales vendiendo gran parte de nuestro territorio,
de tal manera ubicarnos en tierras des habitables para el cultivo y sin los
recursos naturales suficientes para el sustento de la poblacion nativa, estas
areas de cultivo son vendidas a los campesinos inmigrantes entre los 25 a
50 hectareas a precios que fluctiian entre 30 a 50 mil soles oro, por tanto
los nativos que se resisten en abandonar el fruto de sus esfuerzo son some-
tidos a muchas argucias y amenazas, llegando en muchos casos en abusar
a las mujeres y a sus hijas menores. (ADRA-A, 1980)

80



Amazonia Peruana

De acuerdo a lo expresado en el documento, el cacique, en lugar de
defender los intereses de la comunidad, abusaba de su posicion y atentaba
contra los intereses y las tradiciones ancestrales, al negociar el territorio
de la comunidad, obligandolos a abandonar sus asentamientos antiguos
para reubicarlos en tierras inhdspitas e inadecuadas para la agricultura y
sin los recursos naturales necesarios para su subsistencia. A pesar de las
denuncias hechas, Amadeo Barboza continuaba negociando las tierras de
la comunidad nativa, cuya delimitacion carecia de hitos fisicos, en lugar
de ello el “sentido de pertenencia era demarcado por relaciones de paren-
tesco y de intercambio cultural” (Reétegui, 2014, p. 9). En un documento
dirigido al primer ministro, las seis comunidades afectadas por el proceder
del cacique manifestaron lo siguiente:

Denunciamos al nativo Amadeo, exjefe nombrado y rechazado por las
mismas comunidades, por cometer muchos abusos y atropellos como
venta y negociado de tierras; luego le comunicamos que el nativo Moi-
sés Vargas Ccente, es el nuevo jefe representante de las comunidades
bajo el nombre de Shinongari, quien es el encargado de representarnos
para poner en claro todos los abusos por parte de otro mal nativo Rafael
Barboza Boza, quien es hermano del anterior tirano Amadeo, quien este
segundo esta comprometido y negociando con dos mil hectareas a vista
y paciencia de autoridades de esta zona, rogamos sefior Premier para
que Ud. mande inmediatamente una inspeccion severa a fin de salir de
tantas dudas y que pueden tener consecuencias fatales porque estamos
cansados de enviar nuestras quejas y memoriales que no tiene respuesta,
las seis comunidades unidas en una sola idea nos suscribimos Quin-
quiveri, Santushari, Chirutiari, Quimaropitari, Shiampintiari y Catongo
Kimpiri. (DRA-A, 1980, folio, 50)

Los abusos que cometia el cacique Amadeo fueron recurrentes. En
otra queja remitida a la oficina de Reforma Agraria en el valle del rio Apu-
rimac, los nativos de Santushari y Quinquiveri objeto de maltratos sefialan:

Amadeo habia venido a nuestra comunidad a nuestras agrupaciones
acompaifadas de 60 individuos postulantes de tierra, mientras que esta-
bamos ausentes, maltratd a un anciano Hilarion Benjamin que es padre
del jefe de nuestra agrupacion y a nuestras mujeres, ¢l ya nos conoce,
nosotros no sabemos hacer reclamos, no conocemos a la puerta de

81



La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa
de Gran Shinongari en el Vrae(1970-1985) - Yurio Sulca Pomahuacre

la autoridad. Estamos sin ningiin apoyo, sin autoridad el mencionado
curaca esta dando vuelta con alto parlante haciendo propaganda insul-
tando unos a otros amenazando matar con escopetas. (ADRA-A, 1978
folio 25)

El nativo Marcial Hijani, de la comunidad de Santushari, también
recuerda los hechos causados por el jefe Amadeo Barboza.

El curaca Amadeo queria vender nuestras tierras a los colonos, nosotros
los nativos de Santushari nos oponemos a la venta de tierras, al vender
no tendriamos tierras para nuestros hijos, ya no habria monte para cazar,
al no permitir, el curaca venia con grupo de colonos a posesionarse for-
zosamente en nuestras chacras. Eso no permitimos.®

Para el entrevistado, la defensa de sus tierras era importante ya
que permitia mantener su estilo de vida, asegurar la supervivencia de las
generaciones futuras en los términos de la conservacion de su tradicion y
cultura.

El excuraca Justo Saavedra Vargas también relata en términos
similares:

Todos unidos los nativos hemos luchado por nuestras tierras. Amadeo
vendia buenas tierras a colonos, en un congreso de pueblos nativos cam-
biamos al jefe curaca, a Moisés Vargas de Quinquiveri, ¢l ya no vendia
tierras, no le permitio ingresar a mas colonos a invadir tierras posesiona-
das de nativos, sin tierras donde vivimos, donde vamos a ir.’

Las arbitrariedades cometidas por Amadeo fueron tomadas como
justificacion para desconocer su autoridad y acudir al Gobierno nacional
para resolver los problemas. Lo cual, por su puesto, era seial de cambios
que ocurrian al interior de las comunidades nativas, que no se limitaban
a sus tradiciones locales, sino que buscaban al Estado para resolver sus
problemas. En el diagnostico realizado por un funcionario publico se daba
cuenta de la division existente al interior de la comunidad de Avireri.

El jefe Amadeo Barboza de la comunidad nativa de Avireri, integrada

por seis comunidades nativas, no define su posicion de autoridad de
toda una agrupacion ocupado en un territorio de 21 000 ha. A pesar

82



Amazonia Peruana

de tener una situacion conflictiva y no cuenta con el apoyo de todos
los nativos de las comunidades integradas, que en estos ultimos dias
existen tres grupos a saber: Grupo Avireri Otari: jefe Amadeo Barboza
Quisesati con cinco familias nativas y 110 familias campesinas, con un
territorio delimitado a su criterio propio desde el Rio Cubibato al rio
Quisto, tributarios de Apurimac, Grupo Shinongari: jefe Moisés Vargas
Ccente, apoyado por las comunidades Quinquiveri, Santushari, Chiru-
tiari. Grupo Potoshi: Jefe Rafael Barboza Boza con apoyo de dos co-
munidades nativas integradas Quimaropitari y Shampiantiari, ademas
se suma las comunidades de Quimpiri Bajo, Catongo Mochoveni que
no integran Avireri. (ADRA-A, 1979)

La situacion descrita alude al reordenamiento territorial que tam-
bién dio lugar a la emergencia de conflictos entre las nacientes comunida-
des, asi como entre las comunidades y los colonos (Chocano, 2011, p. 31).
Para el presente estudio interesa seguir el proceso del grupo de Shinongari.
En el documento presentado al primer ministro se alertaba sobre posibles
consecuencias fatales para las ochocientas personas pertenecientes al gru-
po en referencia. Este procedimiento que han desarrollado los nativos se
inscribe dentro de la teoria del paternalismo del Estado, de buscar la pro-
teccion en las leyes que emanaba al respecto.

La proteccion de las tierras se convirtid en una de las principales
preocupaciones de los nativos, lo que pasaba por pedir al Estado el recono-
cimiento y proteccion ante la ocupacion creciente por parte de los colonos,
pues con el advenimiento del gobierno militar del general Velasco en 1968

Se produjeron dos cambios importantes para la vida de los pueblos indi-
genas amazonicos. Por un lado, se cred la ‘comunidad nativa’ como ins-
titucion social y politica oficial, y por otro lado se promovio la creacion
de organizaciones indigenas. (Espinosa, 2022, p. 89)

Conocemos nuestros territorios de Shinongari, que llega hasta el Rio
Quimpiri, limite con Junin, donde la comunidad de Shampiantiari des-
conociendo nuestras propias leyes nativas le cedié nuestro territorio
frente del rio Yaviru a los invasores, sin ningiin acuerdo de las demas
comunidades y el jefe nativo de esta manera nos quiere abusar y margi-
nar atin mas de nuestro territorio. (ADRA-A, 1980)

83



La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa
de Gran Shinongari en el Vrae(1970-1985) - Yurio Sulca Pomahuacre

Como ha ocurrido con los nativos de la selva central, la formacion
de las comunidades nativas ashaninka se debio a la necesidad de asegurar
su derecho a la tierra frente a la colonizacion, pues en todos los casos, las
comunidades nativas “aparecen como consecuencia del proceso de des-
pojo y fragmentacién de los territorios étnicos a manos de los colonos y
como instrumento de defensa ante dicho proceso” (Reategui, 2014, p. 30).
La situacion descrita se inscribe dentro de la teoria de dominio territorial
como un factor que ha conllevado a la formacién y reconocimiento como
comunidad nativa, pero bajo los lineamientos de la Ley de Comunidades
Nativas.

Los conflictos no solo eran con sus caciques que, en este caso, los
vendian a los colonos, sino también con otros pueblos nativos. Asi, en el
area fronteriza con Junin y cerca del rio Quimpiri hubo problemas con la
comunidad nativa de Shampiantiari, que desconocia los limites tradicio-
nales del territorio, y abarcaron parte del territorio situado al frente del rio
Yaviru, que pertenecia a los pueblos del futuro Shinongari. Los nativos de
Quinquiveri, Santushari, Chirutiari, que luego formaron Gran Shinongari,
vieron en el Estado, la garantia de proteccion de su territorio.

Solicitamos la inmediata solucion sobre los problemas de nuestro terri-
torio nativo que a través de los afios venimos reclamando un territorio
libre, para que en ella podemos vivir y poder satisfacer nuestras nece-
sidades humanas aplicando labores culturales, agricolas, caza y demas
costumbres tradicionales campas, que hasta la fecha no posee ningln
titulo de propiedad a pesar de estar delimitado por el ministerio de agri-
cultura y alimentacion. (ADRA-A, 1979)

Se trata de un extracto de una solicitud presentada al ingeniero
jefe de la Agencia Agraria de San Francisco - Pichari, por parte de los
lideres de las comunidades nativas referidas lineas arriba. De las expre-
siones vertidas en el documento, se deduce que representan al Estado
como el ente de poder para proteger su territorio, ya que la tradicion
dejaba de ser el garante de respeto de los territorios que habitualmente
poseian. La busqueda del Estado no solo fue para la proteccion de las
tierras, sino también para requerir servicios publicos como la educacion
y salud. Al respecto, el testimonio dado por el hijo del primer curaca de

84



Amazonia Peruana

Gran Shinongari es ilustrativo:

Mi padre Moisés Vargas, cuando era jefe desde 1979, inicid solicitar una
escuela para nosotros. En 1980 llegd un profesor colono que vivia en
Quisto Central aquella vez nuestra institucion era construido con palos
de Kinanchu y techado con palmera, donde aprendemos leer y escribir,
hacer documentos que tanta falta hacia a nuestra comunidad.'

Otro nativo cuenta sobre la creacidén de una escuela en la comu-
nidad.

La primera escuela se cre6 en Otari yo fui a estudiar alla, cuando tu-
vimos problema con Amadeo ya no pudimos ir. El nuevo jefe, Moisés
Vargas, reclamo para que se cree una nueva escuela en el pueblo antiguo
de Kinkibiri, alli estudiaron mis hermanos. En los afios 90, la subversion
ha quemado a nuestra escuela, por eso un grupo de familia Saavedra
nos desplazamos a formar otro pueblo con nombre de la comunidad de
Gran Shinongari, ahora nuestra escuela y colegio con N°18943 ya esta
en nuestro pueblo.!!

Asi también se interesaron por la salud publica. Al respecto un na-
tivo de Mimirini cuenta:

Por enfermedades de malaria, paludismo y sarampidén requerimos un
puesto de Salud en nuestros pueblos, para lo cual acudimos al Gobierno,
en donde nos capacitaron para ser sanitarios en Centro salud de San
Francisco.'?

El acercamiento con el Estado, segun Glave, Diez y Flores (2015),
ha permitido ganar el reconocimiento en el dominio territorial, pero tam-
bién en el acceso a los derechos como salud y educacion, claro, a un grado
incipiente, que dio lugar a cambios significativos en cuanto a su organiza-
cion y modos de vida, que anteriormente se caracterizaban por los asenta-
mientos temporales, para pasar a ser permanentes en un solo sitio.

Pues bien, la designacion de la nueva autoridad fue el comienzo de
la division, la separacion de una parte de los pueblos nativos de la primera
comunidad. La designacion del nuevo jefe en la persona de Moisés Vargas

85



La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa
de Gran Shinongari en el Vrae(1970-1985) - Yurio Sulca Pomahuacre

Ccente, implicaba desconocer la autoridad de Amadeo Barboza. Aquella
decision fue tomada en el Congreso de los Pueblos Nativos de Avireri, el 8
del mes de abril de 1979, los pueblos que participaron en aquel Congreso
formaron luego la comunidad de Gran Shinongari. Decision que pusieron
en conocimiento del Estado y a la par iniciaron con los tramites de recono-
cimiento como nueva comunidad ante las autoridades locales, regionales,
ministros de Estado y el presidente de la Republica. En los documentos
remitidos, siempre aludieron las arbitrariedades de Amadeo, quien a la vez
habia vendido mas de 2 000 hectéreas de tierras a los colonos.

La nueva comunidad que decidieron fundar conformaba las comu-
nidades de Kinkibiri, Santushari, Chirutiari, Quimaropitari, Shiampintia-
r1 y Catongo Kimpiri. Para garantizar la ocupacion territorial, ubicaron a
dichas comunidades en puntos de frontera con los colonos para evitar la
invasion de su territorio, lo que asemeja a una frontera viva, como estrate-
gia de defensa territorial. Dichas comunidades para aquel entonces tenian
por poblacion:

Kinkibiri, 126 habitantes distribuidos en 23 familias; Santushari, 91 ha-
bitantes, compuesta de 18 familias; Chirutiari, 83 habitantes, distribui-
dos en 22 familias; y, Catongo Quimpiri, 78 habitantes, repartidos en
17 familias. En total sumaban 378 habitantes, agrupados en 80 familias.
Todos ellos pasaron a conformar Gran Shinongari. (ADRA- A, 1980)

Con la independizacion buscaban proteger sus tierras, contar con
territorios en propiedad colectiva y con cierta autonomia politica, social
y cultural, que les permita tener el control de sus habitantes sobre ellos,
pues para realizar practicas de caza y recoleccion requerian evitar el ago-
tamiento de recursos naturales, de areas bastante amplias en donde se goce
de cierta proteccion de las presiones del mercado y otras influencias, como
por ejemplo la intromision de agricultores colonos. Medida necesaria para
asegurar la sobrevivencia y continuidad de las futuras generaciones en su
cultura y territorio, en un pais y una época en donde la tendencia es la pro-
piedad privada y el libre mercado de tierras (Reategui, 2014). Asimismo,
buscaban asegurar otros recursos naturales a través del reconocimiento del
Estado nacional, pues desde la llegada de los primeros europeos fue un

86



Amazonia Peruana

denominador comun que los pueblos indigenas amazonicos se defendieran
con armas ante la amenaza de una invasion de sus tierras. Hacia mediados
del siglo xx esta forma de defender dejé de tener validez, los arcos y fle-
chas dejaron de ser eficaces para evitar la llegada de colonos que venian
con el respaldo de los ejércitos nacionales (Espinosa, 2010).

En otro documento presentado al jefe de Agencia Agraria de San
Francisco, precisa el nombre de las personas que traspasan los limites
fijados.

Los colonos quienes son los sefiores Nicanor Anyosa, Honorato Volvo
y Apolinario Quispe, no respetan los linderos que colinda con la comu-
nidad nativa, agraviados son: Julio Diaz, Roberto Sayi, José Ponpoche
y Teofilo Chirriante, que trabajamos con la autorizacion en nuestros
parcelas que ha sido medido por topografo y del sefior ingeniero del
sector natividad, quienes los citados sujetos nos quiere quitar nuestro
trabajo que tenemos una hectarea de cacao en produccion, no dejaremos
nunca a los colonos. Asi también hay otro problema en sector Mantaro
con el sefior Saturnino Vasquez asi esta cometiendo abusos por lo cual
pedimos en cuanto su presencia del sefior sectorista que la comunidad
nativa reclama a sus derechos en cuanto a dictado Ley N° 22175 que
ampara a los nativos. (ADRA-A, Expediente, 1980)

Denuncias que han corroborado los funcionarios y en su informe
sefialan la apertura de un proceso investigatorio.

Muchos colonos fueron denunciados por los nativos donde fueron no-
tificados por el comando de puesto de la guardia civil Pichari, a los se-
fores Victor Ramirez, Raul Quispe, Marcial Quispe, Felipe Romani,
Francisco Romani, Maximo Barrientos y Dario Romani para que se
constituyan a esta oficina el dia lunes 23 de los corrientes fin esclarecer
invasion a tierras de la comunidad nativa Quimaropitari y otros (sub-
sector Ene) se hace de su conocimiento que dos de los sefiores han sido
notificados anteriormente haciéndose presente y que de todas maneras
deberan apersonarse nuevamente. (ADRA-A, 1980)

El interés por el territorio respondia a la necesidad de proteger
sus recursos naturales, asegurar la continuidad de sus tradiciones y pre-
servar el bienestar de sus comunidades, identidad étnica, asi como para

87



La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa
de Gran Shinongari en el Vrae(1970-1985) - Yurio Sulca Pomahuacre

obtener la titulacion de sus tierras (Hvalkof y Veber, 2005).

4.1. Reconocimiento legal de Gran Shinongari como comunidad nativa

La politica de reconocimiento de las comunidades nativas ha sido
tradicionalmente vinculada al sector agrario, de ahi que el Decreto Ley
22175 - Ley de Comunidades Nativas y de Desarrollo Agrario de las Re-
giones de Selva y Ceja de Selva, asignara al Ministerio de Agricultura la
responsabilidad de su reconocimiento e inscripcion en el Registro Nacio-
nal de comunidades nativas.

Tradicionalmente, las sociedades indigenas de la Amazonia no
manejaban un concepto de “propiedad” sobre sus tierras como la maneja
el derecho civil occidental, aunque existian nociones de limites de hasta
donde podian desplazarse, cultivar, cazar o pescar, sin entrar en conflicto
con otro pueblo o grupo social. Pero la presencia creciente de colonos que
se apropiaban de los territorios donde desarrollaban su vida dio lugar a la
proteccion del territorio.

Luego de la independizacion, el mayor problema para Gran Shi-
nongari fue la ocupacion creciente de sus territorios por parte de los colo-
nos. Los nativos para entonces concebian el territorio no solo como espacio
de vida, sino también de ejercicio de poder, fundado en mitos, creencias y
cultura; los cuales definen criterios de ocupacion propia y defensa contra
la ocupacion por terceros. Por lo tanto, tienen una idea propia de territorio,
la misma que “es elaborada a partir de sus relaciones internas de pueblo,
externas a los otros pueblos y a la relacidon que establecen con la naturaleza
donde les satisface vivir” (Mares, 1997, p. 168).

La defensa del territorio permitio a los nativos desarrollar el pa-
pel politico y establecer relaciones con el Estado, pedir su reconocimiento
como comunidad como la via para integrarse a la nacion. Para el efecto
se valieron del Decreto Ley N° 20653 Ley de Comunidades Nativas, pro-
mulgada por el gobierno de Juan Velasco Alvarado en el afio de 1974. Lo
novedoso de aquella norma era que por primera vez la legislacion recono-
cia a la poblacion indigena de la selva el mismo status que tienen las co-

88



Amazonia Peruana

munidades campesinas de la sierra desde la Constitucion Politica de 1920.
Asimismo, “incluyé las normas constitucionales referidas a la propiedad
de las tierras indigenas, otorgandoles la condicion de inalienables, impres-
criptibles e inembargables y cuya integridad, ademas, es garantizada por el
Estado” (Reategui, 2014, p. 30).

A mérito de aquella ley, la comunidad matriz Avireri fue la primera
en iniciar la gestion de reconocimiento como comunidad nativa, pero no
logro por estar dentro del bosque nacional.

La titulacion de Comunidades Nativas no se realizo durante la vigencia
de la primera ley de Comunidades Nativas promulgada en 1974, debido
a la existencia del Bosque Nacional. Por ejemplo, la Comunidad Nativa
“Gran Avireri” formada por la uniéon de § asentamientos en la margen
derecha del rio Apurimac y Ene, que logr6 que se le demarque y elabo-
re el plano con una extension de 36,000 hectareas, el ano de 1975, no
obtiene titulo de propiedad con el argumento de que su territorio se en-
contraba dentro del Bosque Nacional del Apurimac. (Ludescher, 1997,
citado por Reategui, 2014, p. 34)

La gestion iniciada por Avireri para ser reconocida como comuni-
dad nativa fue el antecedente para que anos después los pueblos de Shinon-
gari procedieran para su reconocimiento y asi consolidar la separacion de
la comunidad matriz. En el Decreto Ley 20653, segtin han referido varios
estudios del tema, fue un gran avance el reconocimiento de la propiedad
colectiva de los pueblos indigenas amazonicos, pero sent6 las bases para la
atomizacion del territorio indigena, al trasladar el concepto de comunidad
andina a una realidad social diferente (Dandler, 1998, p. 21). Y, precisa-
mente, en ella se inscribe el propdsito de los dirigentes de Shinongari.
Los nativos de Shinongari, en un documento dirigido al primer ministro,
expresan parte de los motivos para su reconocimiento estatal.

Esta comunidad de Shinongari contamos con una poblacién de ocho-
cientas personas decididas a hacer nuestra justicia a nuestro modo ya
que no podemos soportar atropellos, si las autoridades no apoyan y
escuchan nuestras quejas y justo reclamos. También hacemos de su co-
nocimiento que no se dejen sorprender por representantes de pequenas
tribus porque estamos decididos a representarnos solamente a nombre

89



La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa
de Gran Shinongari en el Vrae(1970-1985) - Yurio Sulca Pomahuacre

del “Gran Shinongari” y como jefe al nativo Moisés Vargas Ccente y
pedimos que todo esto se oficialice y se delimite los linderos para ha-
cernos respetar. También sefior Premier pedimos que nos den amplias
garantias para poder hacer valer nuestras familias y la comunidad por
ser nosotros los pobladores verdaderos desde nuestros antepasados.
(ADRA-A, 1980, folio, 50)

En respuesta a dicha gestion, la autoridad competente respondid en

los siguientes términos:

Notificar a los directivos de la comunidad nativa del Gran Shinongari
haciéndoles conocer que en el transcurso del presente afio se realizara
los trabajos correspondientes para la titulacion de la referida comunidad
nativa, en razon que el distrito agropecuario Pichari se estd implemen-
tando de personal para el cumplimiento de las acciones propias del sec-
tor. (ADRA-A, 1980)

En atencion a la peticion de la comunidad, la autoridad competente

anunciaba la programacion de actividades para iniciar el proceso de titula-
cion de la comunidad. En el documento de respuesta se sefiala:

La Agencia Agraria San Francisco - Pichari inicia acciones de titula-
cion por cada comunidad para lo cual es necesario un equipo polivalente
constituido por: un antropdlogo, para analizar el aspecto socio-cultu-
ral en conflicto; dos topografos, para la delimitacion de los territorios
por comunidades, con sus actas de su colindancia; dos técnicos mando
medio, para las encuestas, actualizacion de padrones, requisitos para el
estudio socio-econdémico; un técnico de suelos: para realizar la clasifica-
cion de tierras por su capacidad de uso mayor. Con este equipo se estima
un tiempo de 10 dias para concluir los trabajos de campo, contamos con
un bote disponible, para lo cual es necesario proveer un motorista que no
tenemos en la agencia y 150 galones de gasolina con 25 cuartos de aceite
grado 30, para mezclar, solo para el recorrido fluvial, y para la movili-
zacion terrestre del campamento Pichari al puerto Sivia, 20 galones de
gasolina. (ADRA-A, 1980)

En tanto, desde la comunidad nativa reiteraban la designacion del

representante para que asuma la responsabilidad en nombre de los nativos
como lo detalla en el documento remitido.

90



Amazonia Peruana

Para llevar a cabo la titulacion de esta nueva entidad, se eligiéo a Moi-
sés Vargas Ccente como su uUnico representante. En consecuencia, se
le otorga la presente credencial con el propodsito de que todas las auto-
ridades politicas, civiles y educativas brinden su respaldo, garantias y
apoyo legal a Moisés Vargas Ccente, en su papel como lider de la co-
munidad Shinongari (22). Ademas, tramitara el titulo de propiedad de
dichos territorios y denunciar a don Amadeo Barboza como cacique te-
rrateniente, lacayo incondicional del Dr. Saturnino Paredes y su grupo
enquistado en la federacion departamental de comunidades campesinas
de Ayacucho “FEDCCA”, que después de ofrecernos defender a las mi-
norias nacionales, inversamente dan instrucciones a don Amadeo Bar-
boza para que realizara los abusos indicados mas arriba. Para verificar
nuestras denuncias solicitamos a las autoridades de Reforma Agraria,
Agencia de Pichari, notifique y ponga en conocimiento a que se anule
estos abusos que se vienen cometiendo, si por un caso se continua estos
abusos sabremos hacer justicia de acuerdo a nuestras costumbres an-
cestrales. (ADRA-A, Exp. 1979)

Los representantes de la comunidad de Gran Shinongari no se amila-
naron ante las dificultades de gestion y demoras en la respuesta de parte del
Estado, el tramite lo insistieron hasta lograrlo. En 1983, la comunidad nativa
de Gran Shinongari, finalmente logro obtener la titulacion deseada para sus
territorios, con un total de 5 783 hectareas. De estas tierras, 1 632 hectareas
se consideran aptas para actividades agricolas y ganaderas, mientras que
las 4 150 hectéreas restantes son adecuadas para actividades de forestacion.
Esta titulacion representa un logro importante para la comunidad ashaninka
de Gran Shinongari, ya que les otorga derechos legales sobre estas tierras y
les ha permitido utilizarlas de manera sostenible para diversas actividades
economicas y culturales'.

Aquel logro no solo ha quedado en la resolucion respectiva, sino
también en la memoria de su poblacion. Un nativo entrevistado supo ma-
nifestar al respecto:

Felizmente el Gobierno nos reconoci6 a la comunidad de Shinongari,
por muchas exigencias, fuimos muchas veces al palacio de gobierno,
conversar con Belaunde. Nos organizamos los cuatro pueblos, tanto
Quinquiveri, Santushari, Chirutiari Katongo Kimbiri a una sola voz has-
ta que nos dé titulo de nuestras tierras, asi viviremos bien.'*

91



La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa
de Gran Shinongari en el Vrae(1970-1985) - Yurio Sulca Pomahuacre

Este reconocimiento se percibe como un logro significativo para
aquellos pueblos, pues entendian el reconocimiento como comunidad na-
tiva les concedia el derecho sobre la tierra. Pues el concepto de comuni-
dad como entidad juridica fue introducido por el Decreto Ley N° 20653
y no solo daba el derecho al dominio territorial delimitado, sino también
implicaba la atencion con servicios publicos por parte del Estado, como la
escuela o en ocasiones una posta sanitaria (Varese, 2006). Ademas, aquella
ley, con reconocer el derecho al dominio territorial, iba en contra de la tra-
dicional movilidad de los pueblos amazoénicos (Chocano, 2011, p. 31). Al
establecerse en un solo lugar, las comunidades nativas tenian que cambiar
algunos aspectos de su organizacion y vida cotidiana.

Por otra parte, segiin Varese (2006) para los nativos las cuestiones
de territorio, tierra, recursos, naturaleza y el mundo, estan intrinsecamente
vinculadas a la concepcion cultural y a la practica social de la comunidad.
La comunidad es en primera instancia

el lugar, el espacio donde se ha nacido y donde los ancestros (reales
0 imaginarios) nacieron, murieron o se transmutaron. En este espacio
[...] es donde la identidad individual y colectiva se construye en una
red tupida de significados, expresados en la lengua étnica especifica.
(Varese, 2006, p. 337)

De acuerdo al analisis de este autor, son tres los principios que sus-
tentan la concepcion cosmocéntrica de la vida societal y biofisica para los
pueblos indigenas: diversidad (biocultural), reciprocidad (social y cosmi-
ca) y complementariedad. Dicha concepcion cosmocéntrica se organiza en
base a lo que ¢l llama la “cultura de la economia del uso”, la que es distinta
a la “cultura de la economia de la ganancia y plusvalia” asociada al valor
de cambio introducido con la invasion europea y el establecimiento de la
colonia” (Reategui, 2014, p. 10).

5. Conclusiones

La historia del pueblo de Gran Shinongari, en el VRAE se ha des-
envuelto entre resistencia y adaptacion, pues pasaron de vivir en clanes fa-

92



Amazonia Peruana

miliares con practicas culturales tradicionales, a asentamientos permanentes
para enfrentar desafios como la presencia de colonos y reformas del Estado.

Los conflictos internos en la primera comunidad de Avireri se ori-
ginaron debido al incumplimiento de su propdsito como representante de
las comunidades nativas del jefe Amadeo Barboza para obtener la titula-
cion de las tierras comunales. Este crucial objetivo fue frustrado por la in-
clusion de las tierras de la comunidad dentro del Bosque Nacional de Apu-
rimac, como establecia la Ley 20653 de 1974. El prolongado proceso de
tramite ante el Estado propici6 la invasion de tierras de colonos migrantes.
Algunos nativos, como los de Shampiantiari, permitieron a los colonos tra-
bajar en sus tierras, e incluso se permiti6 asimilaciéon de algunos colonos
en tierras comunales, como el caso del sefior De la Cruz en Mimirini. Ade-
mas, el comportamiento arbitrario de Amadeo, quien negociaba las tierras
de la comunidad con los colonos, gener6 descontento entre una parte de la
poblacion nativa de Avireri. Estos descontentos llevaron a la decision de
separarse y formar una nueva comunidad llamada Gran Shinongari, con el
objetivo de proteger sus territorios de la invasion de colonos andinos.

Los nativos de Gran Shinongari no cedieron a la presion de los
elementos foraneos, sino que se valieron de su cultura y las leyes vigentes
para defender su territorio. Fue el principal motivo para buscar al Estado
para su reconocimiento, lo cual implicaba delimitacion y proteccion de su
territorio, pero también de su cultura. Ello se resume en el paternalismo
del Estado, motivado por la necesidad de proteccion del territorio. Para tal
efecto se valieron de la Ley de Comunidades Nativas; con la cual final-
mente fue reconocido legalmente como comunidad nativa en 1983. Esta
conclusion guarda relacion con la teoria de dominio territorial.

Una vez reconocido por el Estado como comunidad de Gran Shi-
nongari, su organizacion y funcionamiento ha experimentado cambios, no
solo por el efecto legal del reconocimiento, sino también por la violencia
sociopolitica de Sendero Luminoso que los involucr6 en el conflicto inter-
no, lo que ha tenido efectos negativos en la comunidad. La presencia de
Sendero Luminoso se incremento a partir de 1982, pero también la ofensiva
contrasubversiva por parte de las Fuerzas Armadas en la region colindante

93



La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa
de Gran Shinongari en el Vrae(1970-1985) - Yurio Sulca Pomahuacre

de Ayacucho (Espinosa, 2022). Segin Del Pino (1995) el territorio asha-
ninka ha servido de base de operaciones de los insurgentes, asi también la
poblacion nativa fue obligada a luchar contra los agentes de Estado, lo que
ha dejado muchas muertes, y abandono de familias, desorganizacion de la
comunidad, entre otras consecuencias. El suefio del reconocimiento como
comunidad nativa por parte del Estado, si bien fue logrado en 1983, inme-
diatamente la violencia sociopolitica truncé la alegria de tal logro. Como
se ha mencionado en el parrafo anterior, durante aquella década los nativos
solo luchaban por sobrevivir, en tanto los temas de la comunidad quedaron
completamente relegados.

Siglas

VRAE: Valle de los rios Apurimac y Ene.
ADRA-A: Archivo de la Direccién Regional Agraria de Ayacucho.

Notas

Entrevista a Flavio De la Cruz, de localidad de Mantaro, en abril de 2021.

2 Entrevista a Jorge Pariona de 70 afios, el dia 20 de agosto de 2019, en la comunidad nativa de
Mimirini.

3 Colono asimilado a la comunidad nativa de Mimirini.
Choris: asi llaman a los colonos andinos los nativos ashaninka.

5 Entrevista a Justo Yumpiri, comunero Nativo de Mimirini, realizada en el mes de agosto de
2020.

6 Teresita fue una hacienda de los colonos huantinos ubicada en la margen derecha del rio Apu-
rimac, en el poblado de Quimbiri.

7 Los ashaninka trabajadores fueron desplazados a rios abajo para situarse en Otari y formar una
sociedad campa.

8 Entrevista al sefior Marcial Hijani Mafiari, de Santushari 10 de setiembre de 2021.
Entrevista al exjefe curaca, Justo Saavedra Vargas, de la comunidad de Gran Shinongari se-
tiembre de 2022.

10 Entrevista al ex jefe Rodrigo Vargas Saavedra, quien fue hijo del primer jefe de la comunidad
nativa de Gran Shinongari Moisés Vargas Ccente.

11 Entrevista a Agustin Saavedra en enero de 2020.

12 Entrevista al sefior Torne Barboza en marzo de 2020, quien fue sanitario de la comunidad nativa
Mimirini.

94



Amazonia Peruana

13 Referencia sobre la base del titulo de tierras de la comunidad nativa Gran Shinongari.
14 Entrevista al sefior Marcial de 68 afios del pueblo de Santushari, el dia 20 de enero de 2021.

Referencias bibliograficas

Aroca Medina, J. y Maury Parra, L. (1993). El pueblo ashdninka de la sel-
va central: estado derecho y pueblos indigenas. América indigena,
LIII(4), 11-32.

Barclay, F. (1991). El minifundio en la Selva alta. Debate Agrario, (11),
abril-julio, 31-56.

Chirif, A. (18 de enero de 2007). Peru a casi 40 arios de “La Sal de los
Cerros”. Servindi. https://www.servindi.org/actualidad/1554.

Dandler, J. (1998). Pueblos indigenas de la Amazonia peruana y desarro-
llo sostenible. Oficina Internacional del Trabajo - OIT.

Del Pino, P. (1995). Tiempos de Guerra y de Dioses Ronderos, evangelistas
y senderistas en el valle del rio Apurimac. Tesis Historia UNSCH.

Espinosa, O. (2010). Cambios y continuidades en la percepcion y deman-
das indigenas sobre el territorio en la Amazonia peruana. Anthro-
pologica, 28(28), 239 -262. https://doi.org/10.18800/anthropologi-
ca.2010-sup.016

Espinosa, O. (2022). El nudo amazonico. El Peru y sus pueblos indigenas.
Ministerio de Cultura.

Garcia Jordan, P. (1998). Fronteras, colonizacion y mano de obra indige-
na, Amazonia andina (siglo XIX-XX): La construccion del espacio
socio-economico amazonico en Ecuador, Peru y Bolivia (1792-
1948). Fondo Editorial PUCP.

Méndez Gastelumendi, C. (2014). Republica plebeya. Huanta, formacion
del Estado peruano, 1820-1850. Instituto de Estudios Peruanos.

95



La colonizacion y sus efectos en la formacion de la comunidad nativa
de Gran Shinongari en el Vrae(1970-1985) - Yurio Sulca Pomahuacre

Mares, C. (26-30 de mayo de 1997). Los indios y los derechos invisibles
[Ponencia]. Seminario Derecho indigena. Seminario Internacional
realizado en el auditorio Fray Bernardino de Sahun del Museo Na-
cional de Antropologia e Historia en la ciudad de México.

More Mavila, H. (1940). El porvenir de las montafias de Huanta y La Mar.
Huamanga, VI(31), 22-27.

Ortega Vasquez, N. (2014). EIl Derecho de propiedad comunal indigena en
la Amazonia y su regulacion en la legislacion [Tesis para optar el
grado de Magister en Derecho Civil, Pontificia Universidad Cato-
lica del Peru]. Repositorio Institucional - PUCP. http://hdl.handle.
net/20.500.12404/5872

Pereyra Chavez, N. (2013). Politicas Interculturales en Universidades de
la Sierra Sur - Central. documento de discusion presentado por el
Area de investigacion del proyecto de Qapac Nan - Interculturali-
zando la UNSCH: hacia una diversidad incluyente. UNSCH.

Rojas, C. (2010). El mito de progreso en Ayacucho: 1900-1950 [Tesis para
optar el grado de magister en Antropologia, Universidad Nacional
San Cristobal de Huamanga]. Repositorio Institucional - UNSCH.
https://repositorio.unsch.edu.pe/items/0e09fb83-3573-40f0-8661-
Salfaf51136b

Sala i Vila, N. (2001). Selva y Andes. Ayacucho (1780 -1729). Historia de
una Region en la encrucijada. Consejo Superior de Investigacio-
nes Cientificas. Instituto de Historia.

Santillana V. (1974). Cambios en la estructura tradicional de la minoria
étnica campa del Rio Apurimac. UNSCH.

Santos-Granero, F. y Barclay, F. (1995). Ordenes y desordenes en la selva
central. Historia y economia de un espacio regional. IFEA, 1EP,
Flacso.

96



Amazonia Peruana

Urrutia, J. (1982). Comerciantes, arrieros y viajeros huamanguinos: 1770-
1870. UNSCH.

Varese, S. (2006). La Sal de los Cerros. Una aproximacion al mundo Cam-
pa. Retablo de Papel.

97






AMAZONiA === : \?®//, =T ; Amazonia Peruana, Volumen XIX, N.°37, agosto 2024; pp.99-128
PERUANA 2@ @{@ 1S3 g\{»@x éﬁj P p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663
https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.48 1

¢, EL RENACIMIENTO 0 EL DESARROLLO?
LA TRANSFORMACION DE LA MEDICINA SHIPIBA
EN YARINACOCHA, EN EL CONTEXTO DE
LA PANDEMIA DEL Covip-19

RevivaL or DEVELOPMENT? THE TRANSFORMATION OF THE SHIPIBO
MEDICINE IN YARINACOCHA IN THE CONTEXT oF THE CoviD-19 PANDEMIC

Zuzanna Ogorzewska

Universidad Jaguelonica
zuzanna.ogorzewska@doctoral.uj.edu.pl

https://orcid.org/0000-0001-9136-2610

Envio: 28 de febrero 2024 Aceptacion: 6 de mayo 2024 Publicacion: 16 de agosto 2024

Resumen

Este articulo tiene por finalidad reflexionar sobre la transformacion
reciente de la medicina ancestral del pueblo shipibo, observada en la zona
urbana Yarinacocha, durante y después de la pandemia del covid-19. Se
trata de una revalorizacion de las plantas medicinales asociadas, por un
lado, con la llamada “medicina casera”, y por otro, con la extension de
la perspectiva ancestral para nuevos métodos y aplicaciones. Se puede
considerar estos cambios como las consecuencias de tales factores, como las

.



¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina Shipiba en Yarinacocha
Zuzanna Ogorzewska

necesidades basicas del pueblo desatendidas por el sistema oficial de salud
y el surgimiento del activismo indigena, desarrollado a partir del afio 2020.
Las reflexiones presentadas en este articulo resultan de la investigacion
etnografica para la tesis de doctorado sobre una salud intercultural en el
contexto pandémico.

Palabras claves: medicina ancestral, pandemia, pueblo Shipibo, Comando
Matico, salud intercultural.

Abstract

This paper aims to reflect upon the recent transformation of the
Shipibo-Conibo’s medicine, observed during and after the Covid-19
pandemic. The changes in question concern the reevaluation of the
medicinal plants associated with “home-made medicine”, and the extension
of the ancestral perspective with new methods and applications. It is
possible to consider the observed alterations as the consequences of the
following factors: the breaches in the official health system, and the surge
of the indigenous activism, which has dynamically developed since 2020.
The observations presented in this article are based on the etnographic
research conducted for the doctoral thesis about the intercultural health in
the context of pandemic.

Keywords: ancestral medicine, pandemic, Shipibo, Comando Matico,
intercultural health.

1. Introduccion

Las practicas de salud de los pueblos indigenas amazdnicos a
menudo reflejan los procesos historicos, politicos, sociales y culturales
que han afectado a estos pueblos, exigiendo su reaccién y adaptacion
a las nuevas circunstancias. Al revisar la historia desde los tiempos
coloniales, puede notarse que los procesos de conquista, evangelizacion
y explotacion econdmica forzaron a los nativos a ocultar la gran parte
de su herencia cultural y espiritual. Ademas, a través del tiempo, dichos

100



Amazonia Peruana

procesos produjeron el flujo migratorio, que también brind6 los efectos
diferenciados, el intercambio cultural intenso, la invisibilizacion y la
comercializacion de algunas practicas (Morin, 1998; Follér, 2002; Caruso,
2005; Brabec de Mori, 2013; Delgado Ramos, 2017).

En los ultimos afos aparecié el otro gran factor cambiante, la
pandemia del covid-19, que desperto los viejos temores relacionados con
las epidemias del pasado (Espinosa y Fabiano, 2022). Esta nueva “entrada”
de la enfermedad ajena expuso las brechas enormes en el sistema oficial
de salud, pues forzo a las poblaciones vulnerables a buscar métodos
alternativos para salvar las vidas. Algunos pueblos han dado vuelta a sus
medicinas tradicionales, lo que poseia ciertas dificultades, especialmente
en contextos urbanos. La memoria efimera de las practicas, el acceso
cada vez mas dificil a los recursos naturales, la popularizacion reciente
de las “pastillas” eran solo algunos de los obstaculos encontrados. Para
afrontar la dura realidad pandémica, el conocimiento tenia que demostrar
la capacidad de transformarse y actualizarse, sea la medicina convencional
o la medicina indigena.

En este articulo queremos reflexionar sobre la transformacion
reciente de la medicina del pueblo shipibo a partir de nuestro estudio
etnografico realizado en los afios 2022 y 2023 en Yarinacocha. Segun los
testimonios recogidos, dicha transformacion consiste en el “retorno” o el
“renacimiento” delamedicinaancestral, visto comounadelas consecuencias
mas importantes de la pandemia. Basdndonos en los resultados del trabajo
de campo, observamos que, a través de la crisis sanitaria, se han movido
ciertos limites de significados, extendiendo, o mas bien actualizando, el
abanico de los referentes del concepto “conocimiento ancestral”. Desde
nuestro punto de vista, la transformacion en cuestion consiste en aspectos
tales como: la revalorizacion de las plantas medicinales pertenecientes a la
“medicina casera”, la agencia de los activistas indigenas y el didlogo entre
el conocimiento indigena y el conocimiento convencional médico.

Para analizar este fendmeno, nos aproximaremos brevemente a las
transformaciones de la medicina shipiba ocurridas antes de la pandemia del
covid-19 a partir de la literatura existente sobre el asunto. En las siguientes

101



¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina Shipiba en Yarinacocha
Zuzanna Ogorzewska

partes etnograficas describiremos los principios de la pandemia desde
la perspectiva shipiba, para luego pasar a la iniciativa conocida como el
Comando Matico. Ademas, para contextualizar las experiencias y opiniones
de los activistas de este grupo, proporcionaremos las observaciones
hechas por los médicos ancestrales shipibos, quienes viven también en
Yarinacocha. Finalmente, reflexionaremos sobre la imagen actual de la
medicina shipiba y sus implicancias. En este contexto, queremos resaltar
especialmente las siguientes cuestiones: jcudl es la imagen actual de la
medicina ancestral shipiba y como esa imagen incorpora el componente
“ancestral”? ;Seria posible discutir sobre la medicina shipiba como sobre
el sistema de salud actual —con sus propias potencialidades y brechas?
(De qué se trata la transformacion recientemente mencionada, del retorno
o mas bien del desarrollo de esta particular medicina indigena?

2. Los métodos y los términos utilizados en el estudio

Las reflexiones presentadas en este articulo se basan en el estudio
etnografico conducido en Yarinacocha, parte de la ciudad Pucallpa, la
capital del departamento Ucayali. En este distrito vive el grupo grande del
pueblo shipibo, al cual pertenecen muchos activistas indigenas, incluidos
los agentes mas importantes del cambio en cuestion. Se trata de las
personas que crearon la organizacion conocida como el Comando Matico,
que logré formarse para brindar ayuda a su pueblo durante el periodo
mas dificil de la pandemia del covid-19. Durante nuestra investigacion,
entrevistamos a los siguientes miembros de este grupo: su presidente
Jorge Soria, Mery Fasabi, Nestor Paiva, Danny Chavez, Rafael Garcia y
Gabriela Maldonado (quien no es una persona indigena, pero forma parte
de la organizacion desde su principio). Ademads, entrevistamos también
a los tres médicos shipibos: Pedro, Douglas y Luis de la familia Tangoa,
conocida en Yarinacocha por su tradicion larga de practicar la medicina
ancestral. Asimismo, entrevisté otras personas shipibas (un/a activista y
un/a técnico/a enfermero/a), quienes prefieren mantenerse anonimo/as.

El propésito principal del trabajo de campo fue la recopilacion de
datos para una tesis de doctorado sobre la salud intercultural en contexto

102



Amazonia Peruana

de la pandemia del covid-19. La investigacion fue dividida en dos turnos,
cada uno de cuatro meses (desde abril hasta julio de 2022 y desde abril
hasta julio de 2023). Durante estos dos periodos de tiempo, participamos
en muchas actividades del Comando Matico; asimismo, en las actividades
de la familia Tangoa. Tanta organizacién permitié averiguar, hasta cierto
grado, la variedad, estabilidad y persistencia de las opiniones expresadas
por los participantes.

Debido a la localizacion y a los perfiles de los protagonistas del
estudio, sus resultados se refieren sobre todo a la parte de poblacion Shipiba
de la zona urbana, en Yarinacocha. La mayoria de los participantes suele
cumplir funciones importantes y prestigiosas en la comunidad, como,
por ejemplo, los lideres politicos (Jorge Soria), las maestras bilinglies y
traductoras (Mery Fasabi, Danny Chavez), los activistas y comunicadores
interculturales (Nestor Paiva), los/las enfermeros/as y los médicos
ancestrales (Rafael Garcia, Pedro, Douglas y Luis Tangoa). La cuestion de
extrapolacion de los resultados a la poblacion shipiba en Yarinacocha fue
verificada varias veces durante las tltimas entrevistas y las conversaciones
informales. Segun las opiniones recogidas, la mayoria del pueblo no conoce
onousalostérminos como, por ejemplo, interculturalidad o reconocimiento,
que forman elementos de comunicacion entre las organizaciones indigenas,
las instituciones del Estado y el mundo académico. Sin embargo, ciertas
observaciones sobre, por ejemplo, “el renacimiento” de la medicina
ancestral durante la pandemia parecen exceder el discurso empleado por
los participantes.

Dentro de los métodos principales de estudio se ubicaron: la
revision preliminar del contenido publicado en los medios sociales por los
activistas, la entrevista semiestructurada, las conversaciones informales y
la observacion participativa durante varias actividades y asambleas. Una
vez reconocida la situacion, decidimos pedir el consentimiento informado
en forma oral al principio de la grabacion de las entrevistas. Seglin varias
opiniones consultadas, el procedimiento de firmar los papeles queda mal
asociado en el pueblo y podria despertar la desconfianza de los participantes
de estudio.

103



¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina Shipiba en Yarinacocha
Zuzanna Ogorzewska

En cuanto a los términos aplicados, quiero referirme en este
momento a un término popular: “medicina tradicional”, utilizado por todo
el mundo (incluidos los pueblos indigenas). Segun el Instituto Nacional de
Salud en Peru

la medicina tradicional (...) agrupa practicas saludables empleadas por
nuestra poblacion desde épocas ancestrales para mantener su buen vi-
vir, a través del uso de recursos naturales tradicionales y repertorios
terapéuticos ancestrales y particulares, ejecutados por sabios o agentes
de la medicina tradicional, o por miembros de las familias. (INS, 2024)

Vale notar que la descripcion permite incluir la medicina llamada
“casera”, sin embargo, no aborda de ningin modo la posibilidad
de transformacién o actualizacion del conocimiento definido como
“tradicional”. Coincido con varios autores (Salaverry, 2010; De Santos,
2014) en la opinion que la palabra “tradicional” suele congelar ciertos
fenomenos en el pasado o en la categoria de folklore. Estas asociaciones
aparecen especialmente en yuxtaposicion con el conocimiento “moderno”
y altamente tecnologizado, pintando sus alternativas como retrasadas. Por
consiguiente, evitamos usar la palabra “tradicional”, optando, mds bien,
por el término “ancestral”, que parece ser mas respetuoso. Sus significados
seran analizados en las siguientes partes del texto.

En cuanto a la escritura del nombre del pueblo, después de consultar
con los participantes del estudio, escogi la version “Shipibo-Conibo”,
que parece ser ampliamente aceptada tanto por los mayores como por los
jovenes. Mas alla, voy a usar el nombre corto y comun: “Shipibo” para
facilitar la recepcion del texto. Las instancias que se refieren directamente
a las personas (por ejemplo, el onanya Shipibo, la poblacion Shipiba)
escribo con mayuscula. Las etiquetas de objetos o fendmenos (por ejemplo,
la medicina shipiba) escribo con minuscula.

Acerca de los términos en el idioma shipibo, incluyendo el nombre
mismo del grupo, respeto su propia regla de indicar pluralidad (el sufijo
-bo como el pluralizador). Por esta razon escribo, por ejemplo, los Shipibo
(en cambio de los Shipibos), o, los ornanyabo (y no los onanyas).

104



Amazonia Peruana

3. La medicina shipiba y sus transformaciones

Es necesario empezar desde algunos datos basicos sobre el pueblo
Shipibo-Conibo y hacer una breve aproximacion a su cosmovision y
medicina. Se trata de uno de los pueblos indigenas mas grandes en la
Amazonia peruana, con la poblacion oscilando alrededor de 32 000
personas (Base de Datos de Pueblos Indigenas u Originarios [BDPI], s.f.).
En su forma actual es una fusion social y cultural de tres etnias —Shipibo,
Conibo y Setebo— que hoy a menudo se autoidentifican como “el gran
pueblo Shipibo”. Sus comunidades estan dispersas principalmente por el
territorio del rio Ucayali y sus afluentes, pero también se ubican en otras
partes del pais y en los centros urbanos. El pueblo pertenece a la familia
lingiiistica pano y se destaca por sus valores y practicas culturales, que,
a partir de la segunda mitad del siglo xx, han generado creciente interés
turistico y académico. Los elementos que particularmente han atraido la
atencion de los viajeros son las practicas chamanicas y la artesania, que
reflejan el foco central de la cosmovision shipiba: la relacion con las
plantas medicinales (Ghebart-Sayer, 1986; Cardenas, 1989; Morin, 1998;
Tournon, 2002). Este aspecto se vincula estrechamente con la perspectiva
y medicina ancestral del pueblo.

Se debe tomar en cuenta que la forma actual de dicha perspectiva
es, al menos en cierta parte, el resultado de las migraciones, intercambios,
evangelizacion, asimilacion, investigaciones y las dinamicas del mercado
(Caruso, 2005; Brabec de Mori, 2013). Las epidemias que antiguamente
diezmaron a los pueblos indigenas quedan vivas en la memoria colectiva
y sirven como referencias a los problemas actuales (Espinosa y Fabiano,
2021). Ademas, debido a una discriminacién aguda y prolongada, los
indigenas ocultaban sus identidades y practicas culturales para salvarse
de una ridiculizacion publica. Sobre este problema escribe por ejemplo
Delgado Ramos en su tesis doctoral E/ malestar en la cultura shipibo-
konibo (2017). Las menciones acerca de invisibilizacion de las practicas
culturales del pueblo se encuentran también en los articulos de Follér,
quien, en los afios 80 del siglo anterior, observaba los avances del programa
AMETRA (Aplicacion de Medicina Tradicional), una de las primeras
iniciativas de salud intercultural en el departamento Ucayali (Follér, 2002).

105



¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina Shipiba en Yarinacocha
Zuzanna Ogorzewska

Dicho programa tenia por fin establecer la cooperacion entre los
profesionales de salud occidentales e indigenas. Su proposito era buscar,
elaborar y difundir los métodos efectivos para combinar la medicina
tradicional Shipiba y la medicina convencional moderna. La iniciativa
brind6 los resultados positivos tanto en la en la dimension préctica,
como en la dimensidn politico-afectiva. Primero, los métodos aprendidos
de curacion combinada se volvieron salvavidas durante la epidemia de
colera, que asolo a la region amazonica en los anos 90 (Follér, 2001);
segundo, los talleres y la valoracion de la medicina ancestral han
contribuido al empoderamiento del pueblo shipibo-conibo, respaldando
sus reivindicaciones (Follér, 2002). Después de largo tiempo, los médicos
ancestrales, poco a poco, volvian a gozar el respeto abiertamente expresado
—tanto de su pueblo, como de los agentes externos (por ejemplo, los
investigadores y los turistas de todo el mundo). En cuanto a ese tema, el
pueblo Shipibo ha tenido un largo camino recorrido. Actualmente no faltan
los activistas, especialistas y artistas indigenas, quienes explicitamente
expresan y alaban su pertenencia cultural y étnica.

A consecuencia de tales procesos, se puede considerar las
transformaciones ejercidas durante varias décadas anteriores por el mismo
pueblo Shipibo, como las respuestas a las expectativas externas (Caruso,
2005; Brabec de Mori, 2013). Sin embargo, en nuestra opinion, este facto
no deberia ser tratado como una premisa para desacreditar la medicina
shipiba como poco auténtica. Se puede notar que la perspectiva shipiba
busca su camino en los tiempos actuales, balanceandose entre lo ancestral
y lo moderno. Citando un fragmento del articulo Peru: laberinto de las
aporias escrito por Fidel Tubino:

La alternativa a la ofensiva cultural de la sociedad envolvente no es
el repliegue reactivo a las propias tradiciones. Los shipibos lo saben.
Ellos, lo mismo que nosotros, necesitamos reencontrarnos, reflexionar
desde nuestros propios espacios, redescubrir, reapropiarnos de nuestras
raices, para, desde alli, escoger con criterio selectivo y critico lo que
se nos ofrece de fuera. “Necesitamos ese otro iman —nos aclara Lener
Guimaraes, joven profesor shipibo— pero no necesitamos ponerlo en el
centro”. (2013, p.79)

106



Amazonia Peruana

Siguiendo tales pensamientos, se puede considerar la medicina
ancestral del pueblo sobre todo como un repertorio amplio y abierto que se
encuentra en un proceso de negociacion constante.

Es necesario recalcar que este texto no intenta, por obvias razones,
describir todas las practicas pertenecientes a este repertorio, sino considerar
los aspectos que contribuyen al fendémeno recientemente estudiado. La
medicina shipiba ha sido descrita y analizada por varios autores. Entonces,
para adentrarse en sus detalles, recomiendo recurrir a las publicaciones
de, por ejemplo, Ghebart-Sayer (1986), Cardenas (1989), Morin (1998),
Tournon (2002), Caruso (2005), Belatinde (2009), o Favaron y Bensho
(2017, 2020). Aqui solamente mencionaré unos cuantos aspectos
fundamentales de la perspectiva ancestral y de la medicina que surge desde
ella, como el animismo (que sigue siendo actual en la poblacion indigena
urbana), la relacion con las plantas percibidas como personas, el rol de
suefios y de dietas, y la apertura hacia el aprendizaje del conocimiento
nuevo.

La relacion especifica de los humanos con las plantas exige la co-
municacion interespecie, que es posibilitada por las practicas chamani-
cas. Dichas practicas involucran el brebaje alucindégeno conocido como
ayahuasca, y son performadas por los chamanes (onanyabo). Estos espe-
cialistas pueden atravesar las varias dimensiones del mundo y negociar
con los espiritus en los temas de, por ejemplo, salud, seguridad, balances
con el entorno o incluso las estrategias para el futuro (Caruso, 2005). Du-
rante las ultimas, décadas el chamanismo ayahuasquero se ha convertido
en una parte importante del mercado turistico a lo largo del rio Ucayali
y el fendmeno, bastante comercializado, evoca mucha ambivalencia en
el pueblo (Caruso, 2005; Brabec de Mori, 2014; Delgado Ramos, 2017).
Por un lado, el chamanismo sigue siendo la parte crucial de la perspectiva
ancestral shipiba, y es la medicina aplicada, al mismo tiempo, el elemento
identitario. Por otro lado, la demanda turistica ha generado la proliferacion
de los chamanes “falsos”, quienes no cumplen las condiciones estrictas e
imprescindibles para desempefiar esta funcion. Como no existe todavia
ningin modo efectivo de verificar las competencias de los onanyabo, di-
chos chamanes siguen trabajando, y, ademas, imponen los precios cada

107



¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina Shipiba en Yarinacocha
Zuzanna Ogorzewska

vez mas altos. Por esa razon, algunos de mis interlocutores declaran, que,
para ellos mismos, estos servicios se han vuelto inaccesibles.

Entre las condiciones estrictas mencionadas arriba, la mas
importante es la dieta rigurosa (samd), que permite aprender desde las
plantas. Como lo explica Herlinda Augustin, la mujer Shipiba y onanya:

Cuando uno dieta una planta, uno aprende de la planta. Nosotros die-
tamos todo tipo de plantas, diferentes plantas del monte para aprender,
diferentes plantas dietamos. Uno toma bastante esa planta y asi uno ter-
mina oliendo igual a esa planta y asi los espiritus de las plantas vie-
nen para enseflarnos. Las plantas tienen sus espiritus, chaiconijuni. Son
como gente y vienen a conversar. Cuando tomas sus plantas, cuando
dietas sus plantas, ellos vienen. Hay que tomar sus plantas dietando para
verlos a ellos. (Belaunde, 2015, p. 140)

Las especies principales que enseflan a los humanos pertenecen
a la categoria llamada “plantas maestras”, las cuales poseen la capacidad
de comunicarse a través de sus propiedades psicoactivas. Sin embargo, la
medicina ancestral shipiba abarca muchas mas plantas medicinales, que a
menudo quedan asociadas con la medicina mas bien pensada como “casera”.
Son varias especies de hierbas, arbustos y arboles, algunos de las cuales
crecen en las chacras o al lado de los caminos. Segun las informaciones
obtenidas en mis entrevistas, se les trata a esas plantas con respeto igual; se
pide su permiso y ayuda durante el recojo de hojas u otras partes necesarias.
Las conversaciones sobre este tema revelan el gran nivel del carifio hacia estos
aliados silentes; por ejemplo, Mery Fasabi (a veces llamada Dra. Matico) o
los médicos de familia Tangoa, suelen hablar sobre “nuestras plantitas”, que
a veces se manifiestan en los suefios como las personas en formas humanas.
Citando la respuesta de un/a participante anénimo/a a la pregunta sobre la
percepcion de las plantas como personas: “Lo vas a entender cuando tu lo
practicas, y lo ves por medio de visiones cuando duermes, por medio de
suefio donde la planta se te acerca, pero como persona”.

En ese contexto se debe mencionar que los Shipibo atribuyen la
gran importancia a los suefios, como los espacios de varios encuentros
(con espiritus y ancestros) y de visiones que poseen la gran utilidad

108



Amazonia Peruana

diagnostica y didactica. Para explicarlo es mejor pasar la voz a Chonon
Bensho, la artista Shipiba de una familia con larga tradicion de practicantes
de medicina ancestral;

Para nosotros los suefios no son meros caprichos fantasiosos ni mani-
festaciones del inconsciente reprimido. Las explicaciones psicoanaliticas
sobre los contenidos oniricos nos parecen limitadas y no dan cuenta de
las reales capacidades perceptivas del espiritu y de la mente. Segin los
antiguos Onanya el suefio es un desplazamiento del alma en el que se
puede entrar en contacto con realidades espirituales. En los suefios po-
demos conocer el pasado y el futuro, los sucesos distantes o los peligros
potenciales, las propiedades de una planta o alglin tipo de conocimiento
medicinal, el estado emocional de nuestros seres queridos o la enferme-
dad que aqueja a algiin paciente. Y lo que vivimos en suefos es tan real
como lo que nos acontece en el mundo material denso que experimen-
tamos en nuestra vigilia. El suefio es para nosotros un medio legitimo
para obtener conocimientos importantes con los que podemos orientar
nuestras practicas cotidianas. (Chonon Bensho, Favaron, 2020, p.115)

Es importante sefialar que las practicas de salud del pueblo Shipibo
constituyen el recurso amplio, muy flexible y abierto hacia el intercambio
cultural e incorporacion de los elementos nuevos (Caruso, 2005; Brabec de
Mori, 2013). Actualmente, entre estos elementos incorporados, a menudo
se encuentran ingredientes o practicas del origen ajeno, como las plantas
llamadas “gringas” (por ejemplo, kion o marihuana), los utensilios moder-
nos (por ejemplo, envases de plastico) o los aspectos prestados desde doc-
trinas cristianas (por ejemplo, bendiciones). Sin embargo, eso no impide
a los Shipibo hablar sobre estos elementos como pertenecientes a la pers-
pectiva ancestral. Vale preguntar, entonces, ja qué se refiere esta nocion
que parece exceder su contraparte occidental? En cuanto a este problema,
estamos de acuerdo con Bernd Brabec de Mori (2013), quien sostiene, que
el ntcleo de la medicina shipiba consiste en dos aspectos. En primer lugar,
se trata de la mencionada antes comunicacion interespecie entre los huma-
nos y los no-humanos (mayormente los espiritus del rao —plantas medi-
cinales). El segundo aspecto consiste en la capacidad de transformacion,
entendida como la capacidad de tomar el punto de vista del otro agente
poderoso y, de esta manera, adquirir, al menos parcialmente, su agencia y
su conocimiento.

109



¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina Shipiba en Yarinacocha
Zuzanna Ogorzewska

Para interpretar esta idea se puede evocar el concepto del
perspectivismo indigena, acufiado por Eduardo Viveiros de Castro (2013).
Segun este enfoque, basado en una sintesis de diversas etnografias
amazonicas, “muchos indigenas conceptualizan el mundo integrando
diferentes perspectivas: animales, plantas, espiritus o demonios (...). Cada
especie percibe el mundo desde su propia perspectiva, y dentro de ella
se perciben como si ellos mismos fuesen humanos” (Brabec de Mori,
2013, p.217). Asi se puede imaginar como los seres vegetales tienen
en la cosmovision shipiba el estatus de personas dotadas de conciencia
y agencia, y son capaces de comunicarse a través de las visiones. Para
aprender desde un ser distinto es imprescindible poder tomar su punto de
vista, que, a pesar del denominador comun humano, siempre radica en el
cuerpo —la forma natural fluida y cambiante—. Eso significa que, para
posibilitar el intercambio de los conocimientos, hay que transformarse —
temporalmente y hasta cierto grado— en este ser y ver el mundo a través
de sus ojos; sea la planta maestra, el espiritu poderoso o el humano de
origen ajeno (Viveiros de Castro, 2013). Es posible concluir que asi los
Shipibo aprenden desde otras especies y otras culturas, transformandose
e incorporando diversos elementos potencialmente ttiles. Tomando en
cuenta esa posibilidad, se puede entender la palabra “ancestral” como un
conjunto siempre abierto, con la infinita cantidad de manifestaciones.

4. Los shipibos de Yarinacocha frente a la pandemia

La experiencia de la pandemia del covid-19 ha causado los cambios
visibles en el pensamiento sobre la medicina tradicional. La crisis sanitaria
rapidamente expuso las brechas tanto en el sistema oficial de salud (Rojas,
2020; Cardenas Palacios y Reymundo Damaso, 2021) como en la medicina
ancestral. Conforme de testimonios recogidos durante entrevistas,
numerosos chamanes antes dedicados al negocio ayahuasquero en la hora
de emergencia han demostrado su ineptitud, miedo o indiferencia, respecto
a las necesidades de su pueblo. Muchos “chamanes falsos” optaron por
encerrarse en sus sedes o elevar precios de sus servicios, en cambio de
brindar ayuda. Uno/a participante anénimo/a del estudio dice:

10



Amazonia Peruana

Lo que pasa es que los chamanes que hablan de las plantas no todo
saben, o no bien saben de las plantas. Y si es que sabe, uno tiene que
pagarle, ;no? Como que celan sus conocimientos y no fueron capaces
de compeartir con la poblacion, con sus paisanos. Todo corre dinero, ;no?

Queremos recalcar explicitamente aqui que esa descripcion se
refiere a cierto grupo especifico de las personas incompetentes y no a todos
los onanyabo Shipibo. En realidad, muchos especialistas ancestrales se
dedican al trabajo para su pueblo, brindando ayuda y el apoyo psicoldgico,
como, por ejemplo, los médicos de la familia Tangoa. Sin embargo,
como lo comentaron juntos Nestor Paiva y Luis Tangoa: “La pandemia
nos mostrd quien es quien”, convirtiéndose en una piedra de toque del
profesionalismo médico —sea convencional o nativo.

Como relatan todos mis interlocutores, en los primeros meses de
pandemia el miedo constituia el peor aspecto. Los temores mas agudos
eran relacionados con lo desconocido, ajeno y al mismo tiempo global, que
venia “para agarrar todos”. En las palabras de Mery Fasabi:

Decian que esta enfermedad vino para acabar a los pobres, ;no? Y aqui
no solo murieron los pobres, también murieron millonarios, ;no? De
nada servia tener dinero. Todo el mundo empez6 a morir. Entonces,
todo el mundo tenia miedo porque una pandemia que agarraba todo
el mundo iba a matar todo el mundo. Eso es lo que nos inyectaron a

nosotros, el miedo.

Douglas Tangoa lo describe asi:

Hubo mucha alarma, el miedo, de no salir a la calle, no estar conversan-
do mucho. Estas solo en la casa, no mas. Hubo reacciones también, de
querer como morirse, mas que todo en la ciudad, hubo muchos ataques
de panico. (...). La gente ha sonado, que fue esto, ;no? Energias, malos
espiritus, como que queria consumarlo o ahogarlo. Habia ciertas for-
mas en que la gente percibia como venia esta enfermedad, ;no? Pero
mayormente era conectado con el lado emocional, como te entras en el
nerviosismo, en un shock. (...) De lo que yo estaba andando y escuchaba
y atendia a las personas, siempre decian eso: suefios y energia.

11



¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina Shipiba en Yarinacocha
Zuzanna Ogorzewska

Segun las palabras de Luis Tangoa, a los médicos ancestrales, los
suefos especificos empezaron a venir en unos momentos antes de los bro-
tes del covid-19, brindando un tipo de advertencia:

Yo sigo teniendo los suefios muy fuertes. Antes que llegue unos dias,
dos o tres dias, era como algo que venia, ;no? (...) Una noche habiamos
escuchado como diferentes sonidos, silbidos de los espiritus, como no
buenos, como que andan, ;no? Que van. Como esfera que ya viene lle-
vando espiritus. Habia pasado eso, y después en una semana, por aqui,
muertos, por aca, muertos. Y paso una noche asi, habiamos escuchado.

Luis cuenta también un suefio que venia cuando ¢l se contagio de
coronavirus:

Yo soné también, antes que me habia agarrado, con una ciudad entera
quemada, humeante, con fuegos. Ese fuego representa como en nuestra
cultura, en los suefios, el significado del fuego es fiebre. Y lo que es
quemaduras son algunas personas que... la tristeza. Asi pasaba, como...
que tristeza de escuchar como por aqui, por alla, escuchas que estan mal
otros, fallecidos.

Con ese terror y tristeza se sumaba el sentido del abandono
por parte del Estado, intensificado por tales factores como: la escasa
infraestructura médica, la ausencia de los profesionales de salud en las
“postas”, la inexistente atencion e informacion culturalmente adecuada y
el desabastecimiento de las boticas. Asi lo comenta Nestor Paiva: “Siempre
ha sido asi. No hay atencion primaria, no hay atencion adecuada, no hay
atencion con pertinencia intercultural. Si, existen puestos de salud, ;pero
con qué? ;Con tres pastillas y cuatro alcoholes?”.

En estas circunstancias, frente al aumento rapido de contagios, se
buscaba cualquier remedio para protegerse y curarse. Las comunidades
ubicadas en la selva aprovechaban tanto su posicion distanciada, como el
acceso a las plantas medicinales, pero la situacion en las zonas urbanas
era mas problematica. En Yarinacocha, la popularizacion reciente de los
medicamentos convencionales contribuia paulatinamente al olvido de las
plantas medicinales y de las recetas asociadas con la “medicina casera”.
Este recurso se posicionaba en el mapa mental colectivo fuera del repertorio

12



Amazonia Peruana

protegido y reivindicado, dominado por ayahuasca y las famosas plantas
maestras. A consecuencia de este facto, dichos remedios “caseros” se
volvieron invisibles. Sacar del olvido esta parte del conocimiento ancestral
era un reto mas grande en las circunstancias pandémicas, ya que requeria,
en primer lugar, vencer el miedo y ponerse a trabajo largo y riesgoso,
visitar los mayores, los abuelitos, quienes todavia guardaban las recetas en
su memoria. Pasando la voz a Mery Fasabi:

Bueno, nosotros, antes utilizdbamos las plantas, pero no tanto (...). To-
das las plantas eran usadas en las comunidades, ;no? Entonces, hemos
visto de que este conocimiento, que nosotros teniamos dentro, lo hemos
visibilizado otra vez, ;jno? Utilizar las plantas otra vez, acudirnos a las
plantas a las que no acudiamos. Porque era una cosa seria, ;no? (...) Y
después nos dimos cuenta, ya no era para tener miedo, sino era para
enfrentar esta enfermedad. Lucharlo, ;no? De esta manera es que lo
hicimos, ;no? Lo hicimos, lo luchamos. Nunca nadie ha pensado que
el pueblo Shipibo se levantaria contra esa enfermedad. Pero fue el Co-
mando Matico que se levanto.

La organizacion mencionada por Mery naci6 desde un gesto
de solidaridad entre los shipibo-conibo de Yarinacocha con los de la
Comunidad de Cantagallo ubicada en Lima. En la mitad del mayo 2020,
frente a una ola de espanto y la bisqueda desesperada de los medicamentos,
los tres activistas —N¢stor Paiva, Jorge Soria y Alexander Shimpukat—
decidieron organizarse de manera mas efectiva en su zona local urbana,
en Yarinacocha. En poco tiempo la iniciativa crecio hasta los dieciséis
voluntarios, entre los cuales se encontraban los maestros bilinglies Mery
Fasabi y Richard Soria, la enfermera Danny Araujo, el onanya Rafael
Garcia, y Gabriela Maldonado —documentalista y la Gnica “mestiza” en
el grupo. Tomaron el nombre Comando Matico, que se refiere a la planta
matico (una de las especies Piper aduncum) utilizada antes de la pandemia
para curar las enfermedades respiratorias. Como lo cuenta Rafael Garcia:

Los doctores no estaban preparados para afrentar este tipo de enferme-
dad, y mucho mas, nosotros como indigenas no estabamos preparados
para combatir... Pero sé¢ que nuestras plantas pueden liberarnos de es-
tas cosas también. Y era nuestro conocimiento, de nuestros hermanos
shipibos, que vivimos en las comunidades (...) Era nuestra reaccion,

13



¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina Shipiba en Yarinacocha
Zuzanna Ogorzewska

la reaccion de la gente como nosotros, hemos conversado con matico,
(no?

La iniciativa se convirtio en la organizacion plena en Yarinacocha,
donde la parroquia puso a su disposicion un terreno y edificio para
establecer un puesto de emergencia. Este servicio funcionaba como el
hospital provisional por los tiempos de la necesidad mas alta, hasta los
fines del ano 2021. Desde entonces, la iniciativa del Comando Matico
ha sido descrita y analizada por varios autores como el modelo ejemplar
del activismo indigena y como la interculturalidad aplicada en practica
(Belaunde, 2020; Pesantes, 2020; Bellido, 2021; Seguil, 2021; Chavarria,
2022; Duff6 Chapilliquén, 2022; Ogorzewska, 2022). Por esa razon, no
revisaremos aqui todo el curso de su actividad; optaremos, mas bien, por
focalizar los aspectos vitales para el presente estudio.

5. El trabajo del Comando Matico

Recientemente, en Yarinacocha, asi como en las comunidades
cercanas, se habla sobre el “renacimiento” o el “retorno” de la medicina
tradicional en el contexto de la pandemia del covid-19. Es una de
las respuestas mas frecuentes a la pregunta sobre las consecuencias
de pandemia mas importantes para todo el pueblo Shipibo. Entre las
evidencias de dicha transformacion, relatadas por los participantes del
estudio, se encuentran, sobre todo: una vuelta hacia las plantas medicinales
casi olvidadas; la elaboracion de sus nuevas aplicaciones y de los métodos
nuevos; la cooperacion entre los conocimientos distintos, y la reanimacion
de los valores ancestrales. Veamos entonces estos aspectos, revisando los
testimonios y rescatando la imagen pandémica de la medicina shipiba.

Si empezamos desde la vuelta a las plantas un poco menospreciadas
u olvidadas antes de la pandemia, vale notar que el matico era solamente
uno de los aliados restablecidos. Entre las plantas “retornantes” se
encontraron también las plantas locales como: malva (Malachra alceifolia
Jacq), ubos (Spondias mombin L.), sacha jergon (Dracontium loretense),
ajo sacha (Mansoa alliacea Lam.), mucura (Petiveria alliaceae) y limén
(Citrus aurantifolia); asimismo, plantas de origen ajeno, pero cultivadas

14



Amazonia Peruana

en el Peru desde hace anos; eucalipto (Eucalyptus globulus) y kion
(Zingiber Officinale). Ademas de eso, el papel importante lo jugaban los
tipicos ingredientes de cocina: miel, cebolla y ajo. Gracias a los esfuerzos
comunes, el recojo de recetas aun preservadas en las memorias de los
mayores, el recojo de las plantas potencialmente ttiles, los experimentos
cautelosos con los métodos caseros y la observacion de los pacientes, el
grupo elabor6 su propio protocolo contra el covid-19, basado en las plantas
medicinales. Como lo cuenta Mery Fasabi:

Nos hemos ido descubriendo que el matico es bueno, que la mucura es
buena, ajo sacha es buena, entonces, estos han sido las plantas que nos
han salvado la vida. (...) Pero también veiamos cual paciente realmente
necesita qué... Lo primero era nuestra planta. Y veiamos que nuestro
paciente hacia bien, ya pues, la planta. Pero si veiamos que el paciente
no le hace bien, entonces, lo convencional. Asi era la atencion.

A partir de estos datos se puede notar que el dicho “protocolo”
involucra tanto las plantas de origenes distintas, como los conocimientos
provenientes de distintos contextos culturales. Todos los elementos se en-
contraban en la negociacion constante, con el fin de sanar a los pacientes.
Segun las palabras de Mery, en primer lugar, siempre se aplicaba las plan-
tas medicinales y si las plantas no se volvian efectivas, se las cambiaba
por pastillas. Es significativo que la medicina indigena funcionara como
la medicina convencional, mientras que el conocimiento moderno cumplia
un rol mas bien complementario. En este contexto parece justo afiadir que
el uso de “pastillas” dependia sobre todo del acceso a dichos medicamen-
tos modernos, que se volvian escasos 0 muy costosos.

Revisando los testimonios se puede ver el proceso de didlogo
entre los enfoques médicos diferentes, a veces bien compatibles y
complementarios, en otros momentos contradictorios. En este contexto,
es importante mencionar que el trato culturalmente adecuado con los
pacientes era presentado como un factor tan importante como la aplicacion
correcta de las plantas medicinales. La actitud hacia los pacientes a menudo
chocaba con las restricciones y la recomendacion de distanciamiento social
difundidas por todos los canales de comunicacion. Citando Nestor Paiva:

15



¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina Shipiba en Yarinacocha
Zuzanna Ogorzewska

Hemos roto todos los protocolos de la Organizacion Mundial de la Sa-
lud, claro, porque era para mascarillas, era para alejarnos, ;no? Nuestra
salud indigena, nuestra salud shipiba es acompaiiar al paciente (...) no
necesita ser aislado, necesita compania.

Esta actitud queda bien entendida si se toma en cuenta que, desde
el punto de vista shipibo, las buenas relaciones sociales constituyen
el factor crucial para salud y recuperacion. Por eso, como lo comentan
los activistas en retrospectiva, ellos permitian a los pacientes ingresar al
puesto de emergencia con sus parientes.

Fue una solucion buena para muchos indigenas a quienes
aterrorizaba la perspectiva de buscar ayuda en hospital. En muchas
conversaciones se repetia la frase que “al hospital se iba a morir, no mas”.
Las razones de tan fuerte conviccion eran varias: el desabastecimiento
de los hospitales, el menosprecio a los remedios naturales expresado por
el personal de salud y la supuesta precipitacion con la que el personal
médico declaraba las muertes de los pacientes. Segun las palabras de
Néstor Paiva: “Lo que pasa es que, en hospital, cuando cinco minutos ya
no reaccionan, jde frente al ataud! Hay mucha gente que se han enterrado
vivos”. La mencion similar hace otro/a participante de estudio, que
prefiere mantenerse andénimo/a: “Muchas personas que se desmayaron
fueron quemadas o enterradas, y cuando se despertaron estaban
enterradas, y de repente murieron de verdad”. Como respuesta a los
temores de este tipo, los miembros del Comando Matico elaboraron su
propio método de resucitacion, aplicando los utensilios reciclados. En las
palabras de Nestor: “Teniamos nuestro método, con bolsas de plastico,
(no? Cocinamos bolsa con agua caliente, o con botellas, y sobamos hasta
que se reaviva [el paciente]. Hicimos muchos masajes”. Ambos Nestor
y Mery cuentan sobre ese procedimiento con una satisfaccion notable.

Apesardelacriticaalos procedimientos hospitalarios e instituciones
estatales (a menudo expresada en las publicaciones en la pagina oficial
de Facebook del Comando Matico), asi como la critica a los chamanes
“falsos”, el grupo ponia énfasis en la cooperacion entre varios enfoques
médicos; tanto el enfoque de la DIRESA-Ucayali (Direccion Regional de

16



Amazonia Peruana

Salud de Ucayali) y de la medicina convencional, como el enfoque del
chamanismo ayahuasquero. Mery cuenta que:

En un establecimiento tuvimos un médico ancestral, Rafael. Rafael al
igual que yo, hacia su diagnostico (...) Y en la maloquita tomaba su
ayahuasca, y de esa maloquita veia toditos. Y al dia siguiente: —que
vistes, sigues con eso y este, las dos cosas tratados... Dos noches to-
maba. Si, nos ayudd bastante ayahuasca. Nos ayud6 identificar si tenia
sustos.

Como narra Mery, dichos sustos a menudo tenian fuente en los
suefos terribles, relacionados con el concepto shipibo de yoshin, es decir,
el espiritu que es un duefio de la enfermedad;

El covid tuvo su duefio. Todo el mundo decia que era un negro grande.
(...) Y a veces los pacientes gritaban cuando veian. Un tremendo ne-
gro, dicen. jTodos los comentaban eso, lo mismo! Nadie dijo que era un
gringo, todos decian (...) que era un hombre oscuro. Asi se aparecia (...).
A mi hermana me ha dicho que se aparecié sentando a su costado y le
queria botar al agua. (...) /Por qué? Yo saqué una conclusion: porque la
queria matar. Porque el agua era muy, muy, muy contra, ;jno? El que te-
nia covid, no podia tocar agua, ni qué momento. Porque el agua te mata-
ba. Entonces, ;qué hacia este yoshin? A sus pacientes les queria botar al
agua. Siempre era asi. |Y yo escuchaba la expresion de todos pacientes,
nos quiere botar al agua! (...) Ellos gritaban, de la nada gritaban.

El onanya Rafael Garcia afiade su comentario: “Los pacientes que
estaban, como yo me quedaba en la noche turno, contaban que nunca en su
vida tenian este tipo de suefios”.

Tomando en cuenta los relatos tan horribles, se puede revalorar
la fuerza proporcionada por una alianza con las plantas medicinales. Asi
explica Mery las medidas que los activistas retomaban contra el yoshin:

Por eso este nosotros quemabamos las hierbas, las plantas, el eucalipto,
matico, todo quemabamos en la cascara de motelo, porque se espantea-
ba. Espanteaba los malos espiritus. Nosotros estabamos bien preveni-
dos, por eso casi no nos tocaba el covid, tenia miedo de nosotros. (...) No
entraba en nuestros cuerpos.

17



¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina Shipiba en Yarinacocha
Zuzanna Ogorzewska

Al final Mery Fasabi resume:

Fue experiencia bonita y a la vez muy triste. Demuestra que hay que se-
guir con atencion médica variada. Nos hace pensar muchas cosas, seguir
luchando y apoyando a la gente. Tenemos que estar preparados para otra
epidemia.

Las predicciones sobre las epidemias que van a venir en el futuro
se repiten también en otras entrevistas. Sin embargo, tales visiones suelen
ser expresadas con calma y confianza en las plantas, que “van a salvar a
todos hermanos Shipibos, tanto como hubieron salvado sus ancestros de
las epidemias tragicas del pasado” (Testimonio ano6nimo).

Cabe mencionar que los activistas no estan plenamente de acuerdo
sobre que deberia significar la “atencion médica variada”. Por ejemplo,
mientras que Mery y Rafael optan mas bien por la elaboracion de los
tratamientos integrados a partir de las consultas entre los conocimientos
distintos, Nestor presenta la opinion, que los conocimientos —ancestral
y cientifico— deberian ser aprendidos y practicados de manera separada:

Antes que llegue la medicina occidental a las comunidades, nunca se
utilizaba pastillas ni inyecciones. Ahora si. No hubo este salud, diga-
mos, intercultural, que es muy falso. Asi como la educacion intercul-
tural. No debe ser intercultural. Debe de haber educacion indigena y
educacion ciencia, cada uno separado. (...) Porque nos confunde. (...) No
es cualquier conocimiento para que puedan mezclar con todo. Hay que

respetar, ;no? Y en salud también.

Las diferencias de opiniones en esta materia son a menudo
discutidas en Yarinacocha, tanto por los activistas como por los onanyabo.

Para finalizar esta parte, hay que considerar el ultimo de los
aspectos antes mencionados, que contribuyen a la transformacion de la
medicina ancestral en Yarinacocha. Durante toda la pandemia, los activistas
visibilizaban su situacion y los avances de su trabajo en los medios sociales
y en la radio local. Era una condicion imprescindible para brindar ayuda,
compartir recetas, captar la atencion publica y —con tiempo— recoger los
fondos para continuar sus actividades. Como lo comenta Nestor: “Aca te

18



Amazonia Peruana

curamos con lo que gente nos da”. Quizas en este aspecto se encuentra una
evidencia mas visible de la reanimacion de los valores ancestrales, cuales
se han expresado sobre todo en la solidaridad comunitaria. Citando una
vez mas las memorias de Néstor:

Cuando apoyas otra gente desinteresadamente, recibes mas bendicion.
Asi viviamos de las colaboraciones. Los vecinos pasaban y nos daban
un sol o un pan. Todos comian este pan. Era una familia tan linda, ;ya?
También pescaditos, todo, hacemos mas mazamorra. Los vecinos nos
apoyaron con viveres, con comida, con pan. Habia un sefior que nos
ha traido cinco bolsas de eucalipto... o sea, nuestro lema es “el pueblo

ayuda al pueblo”.

Sin embargo, parece que el pueblo no confiaba tanto en el pueblo
cuando el Comando Matico empezo6 sus actividades. Se debe tomar en
cuenta que los activistas no son médicos y, por lo tanto, al principio no
gozaban de la misma credibilidad que los profesionales de salud. Nestor
indica también otras razones:

Hace mucho tiempo los Shipibo han dejado algunas practicas medici-
nales. Llego la posta, llegaron los comerciantes que navegan, llevando
dulces, llevando arroces, viveres de primera necesidad, ;jno? Y esto ha
generado, que los Shipibo, cuando les duele la cabeza, se vaya de frente

a comprar su paracetamol, pastillas contra dolor.

Probablemente por todas estas razones, al comienzo de la pandemia,
las plantas medicinales no recibian tanto aplauso en Yarinacocha, como
se suele dar ahora. La pandemia expuso las consecuencias bastante
paraddjicas de los patrones foraneos adquiridos. Como lo cuenta Nestor:

La confianza tuvimos primero de la poblacion mestiza. Los primeros que
fueron, increiblemente, habian sido mestizos atendidos. Los Shipibo se
resistian. Inclusive, en los videos, son los mestizos que salen primero [de
nuestro espacio] ganando la batalla contra covid. Y eso, ya después tu-
vimos la confianza también de los Shipibo. Por eso te decia, que hemos
recuperado lo que ya hemos dejado. Entonces, se ha reflexionado, que
podemos recuperar tanto conocimiento, esa memoria ancestral de medi-
cina, ;no?

19



¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina Shipiba en Yarinacocha
Zuzanna Ogorzewska

Por supuesto, dentro de los Shipibo que viven en Yarinacocha,
se puede encontrar las opiniones diferenciadas acerca de los logros del
Comando Matico. En las conversaciones informales algunas personas
a veces sefialan que los activistas de la organizacion son sobre todo los
politicos jovenes y no los especialistas en salud shipiba. Sin embargo, la
“ancestralidad” y el valor de sus métodos queda ampliamente reconocida.
Como lo comenta Douglas Tangoa:

Los métodos aplicados por los Maticos existian antes, a veces se hacia
remedios, a veces se tomaba jarabes, pero no de manera regular, no inte-
grados. Los Maticos dicen como integrarlo, curacion, masajes, jarabes,
y eso. Ha resultado bueno para una salud alternativa, ;no?

Parece entonces que lo nuevo consiste sobre todo en la recuperacion
(desde la memoria del pueblo) e integracion de varias plantas, practicas,
métodos y utensilios, en un protocolo consolidado para enfrentar la
enfermedad especifica.

Esuna pregunta abierta si los logros de los activistas se van a traducir
a los efectos a largo plazo. Durante el segundo turno de investigacion, entre
abril y julio del afio 2023, tratibamos de averiguar qué tal se contintian las
aplicaciones nuevas de las plantas medicinales. Los resultados permiten
cierto optimismo, que sale también de las palabras de Mery Fasabi:

Desde que hubo la pandemia, ha sido valorar mucho lo que teniamos.
(...) Lapandemia nos ha hecho ver que (...) las plantas medicinales han
sido muy beneficiosas. (...) Ahora la gente mayormente lo dan valor a
eso. No se olvida de que esas plantas han sido los salvadores de los
pacientes que teniamos. No hicieron tanto las pastillas, sino las plantas,
como mucura, matico, y el kion, que, quizas no es planta de aca, ;no?
Son plantas de otros sitios, pero igual, son plantas.

Ademas, en Yarinacocha ha aparecido la nueva organizacion Oni
Xobo (fundada por una ONG norteamericana, pero con participacion
shipiba muy fuerte), que se encarga de los proyectos de una salud
intercultural, entre otros temas. En su equipo trabajan algunas personas
vinculadas con el Comando Matico, como, por ejemplo, el onanya Rafael
Garcia. Sin embargo, vienen también los activistas nuevos (incluyendo un

120



Amazonia Peruana

profesional técnico enfermero Shipibo), quienes expresan la voluntad de
continuar y profundizar el dialogo entre los conocimientos distintos.

6. Conclusiones

El puesto de emergencia del Comando Matico funcion6 hasta fines
del afio 2021, por todo el periodo pandémico mas duro. Mientras tanto,
los voluntarios ayudaron a recuperarse a las, aproximadamente, 1 300
personas. Lamentablemente, no es posible comparar estos datos con la
cifra exacta de contagios en toda la poblacion Shipiba en Yarinacocha,
ya que la informacion sobre una pertenencia étnica no era incluida en las
estadisticas estatales. Ademas, muchas personas enfermas permanecian en
sus casas, no avisando a nadie sobre su situacion. Sin embargo, se opina
—tanto en el pueblo mismo, como en las publicaciones periodisticas y
académicas— que los Shipibo han sido uno de los pueblos mas afectados
por el coronavirus en todo el pais.

Para enfrentar la pandemia en su distrito, los activistas y los
médicos ancestrales juntaron sus esfuerzos, readaptando la herencia
cultural y demostrando su capacidad de reaccionar a los problemas actuales
y urgentes. Fueron, sobre todo, una llegada de la enfermedad contagiosa
y desconocida, y las brechas en sistemas de salud —tanto en el sistema
oficial como en las practicas de salud indigenas. A pesar de la situacion
dificil, la cual se puede describir como la vulnerabilidad multiplicada
por los factores historicos, sociales y econdmicos, dichos esfuerzos han
brindado cierto empoderamiento vinculado con el llamado “renacimiento”
de la medicina ancestral.

Obviamente, lapalabra“renacimiento” nosignificaquelamedicina
shipiba estuviera a punto de morirse antes de la pandemia. Més bien,
me parece que sus transformaciones anteriores (como la invisibilizacion
de las practicas causada por discriminacion y la posterior carrera del
chamanismo ayahuasquero), contribuian al cierto desequilibrio entre
las plantas maestras y las plantas “ordinarias”. Con la popularizacion
de los medicamentos modernos, ese desequilibrio se agravo, llevando
paulatinamente la parte del conocimiento ancestral hacia el olvido.

121



¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina Shipiba en Yarinacocha
Zuzanna Ogorzewska

La revalorizacién de las plantas ampliamente asociadas con los
remedios caseros ayudo restablecer el balance entre las practicas shipibas
de salud, al mismo tiempo revelando sus potencialidades como el repertorio
rico, complejo y muy flexible. En ese sentido, se puede considerar este
proceso coma una “defolklorizacion” de la medicina ancestral después de
décadas de comercializacion efectuada por el mercado turistico. Es dificil
opinar ahora si se trata del efecto a largo plazo, pero algunos testimonios
y factos permiten creer que los esfuerzos desde el tiempo pandémico
han marcado el nuevo rumbo hacia el didlogo entre conocimientos. A mi
entender, se puede considerar esta tendencia como algo imprescindible
en nuestros tiempos que obliga todos a las negociaciones constantes,
especialmente los pueblos indigenas que tratan de encontrar su camino en
el laberinto de modernidad lleno de aporias —como lo caracterizan Tubino
y Guimaraes (Tubino, 2013). En este contexto, vale afiadir que la respuesta
de los Shipibo a la pandemia demuestra claramente, que lo ancestral (o lo
tradicional) no es opuesto a lo moderno. Al contrario, son dos componentes
que pueden complementarse y fortalecerse para el beneficio comun.

Para sustentar este pensamiento, vale referirse al siguiente aspecto
que se ha sumado al proceso en cuestion: una elaboracion de las nuevas
aplicaciones de las plantas medicinales (como, por ejemplo, las vaporiza-
ciones, infusiones y masajes con matico o mucura) y el invento de técnicas
nuevas (por ejemplo, la resucitacion con bolsas de plastico llenas de agua
caliente). Estos logros, aunque puedan dar la impresion de soluciones pro-
visionales, demuestran la capacidad de integrar los elementos antiguos y
nuevos en el conjunto util en casos de emergencia.

Finalmente, se puede apreciar en este contexto la demostrada so-
lidaridad comunitaria, considerada como una expresion de los valores
ancestrales del “pueblo que ayuda al pueblo”. A pesar de las frecuentes
diferencias de opiniones e incluso los conflictos internos que se desatan
entre los indigenas, el pueblo no deja de apoyarse entre si, compartiendo la
comida y otros recursos. Las diferencias mencionadas se refieren a varios
temas; desde las controversias acerca del chamanismo ayahuasquero hasta
las visiones sobre el futuro de la medicina shipiba. Sin embargo, tales dife-

122



Amazonia Peruana

rencias se dejan de lado cuando la situacion lo exige. Basdndose en los tes-
timonios se puede notar que este aspecto se ha sumado considerablemente
al sentido de empoderamiento de los protagonistas del estudio.

Tomando en cuenta todos estos aspectos, queremos proponer res-
puestas cautelosas a las preguntas planteadas en la introduccion del articulo.
La primera pregunta sobre la imagen pospandémica de la medicina shipiba
nos remite de vuelta al tema del activismo indigena. Nos parece que es pre-
cisamente ese aspecto que pinta el nuevo rostro de dicha medicina, ponien-
do énfasis en su naturaleza dialdgica, una variedad de recursos y métodos,
la flexibilidad de practicas y la apertura hacia la cooperacion con agentes
externos. Debido a la notoriedad a nivel nacional, e incluso internacional,
que la iniciativa consiguio durante la pandemia, esa imagen se difundi6 por
muchas partes, convirtiéndose en la promocion de una idea de salud inter-
cultural (Belaunde, 2020; Pesantes, 2020).

Vale notar que el logo del Comando Matico bien refleja este con-
cepto, dando a la perspectiva ancestral la cara simbolica contemporanea.
La grafica demuestra el rostro de un médico dividido en dos; medio cha-
man, medio médico moderno. Juntos forman el rostro de un profesional
nuevo: el médico que se inspira en ambos conocimientos para el benefi-
cio de su comunidad. Ademas, refiriéndonos al marco tedrico, se puede
demostrar que la ancestralidad se manifiesta en esta imagen a nivel mas
profundo. Coincidimos con la reflexiéon de Brabec de Mori (2013), segun
quien el nucleo de la medicina shipiba consiste en las transformaciones
ejercidas para aprender cosas nuevas. Siguiendo esta argumentacion, vale
notar que la imagen en cuestion puede ser vista precisamente como el ros-
tro captado en la mitad de transformacion (y no solo como la mera com-
posicion de dos distintas imagenes culturales). Asi se puede interpretar
el logo del Comando Matico de manera ambigua; el grafico representa
al onanya quien se transforma en el médico convencional para aprender el
conocimiento moderno; pero también representa al médico convencional
quien se transforma en el onanya para aprender sobre y desde las plantas
medicinales. En términos del perspectivismo indigena (Viveiros de Castro,
2013), uno trata de tomar el punto de vista del otro.

123



¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina Shipiba en Yarinacocha
Zuzanna Ogorzewska

Fig. 1 Logo del Comando Matico

Fuente: Comando Matico COVID-19 (2023)

La segunda pregunta se refiere a una posibilidad de hablar sobre
la medicina shipiba y el sistema oficial de salud peruano en términos si-
milares, es decir, como los distintos sistemas de salud con sus propias po-
tencialidades y brechas. Sin embargo, existe la diferencia entre el siste-
ma de salud y la medicina, entendida como el conocimiento basado en
la cosmovision y cultura. No cabe duda de que las dos areas presentan
sus distintos problemas especificos, asi como distintos beneficios, y que
deberian ser igualmente véalidos. No obstante, la relacion deseada entre es-
tas areas sigue siendo un objeto de controversias. Los participantes de mi
estudio abogan por la mayor inclusion de su medicina en el sistema oficial
de salud; un postulado muy discutido entre los activistas y los onanyabo.
Mientras que unos dicen que la medicina shipiba y convencional debe-
rian cooperar entre si hasta la elaboracion de tratamientos integrados, otros
sostienen que los conocimientos en cuestion deben seguir desarrollandose
y ser practicados de manera separada. Parte de los profesionales nativos
incorpora en sus tratamientos los elementos ajenos, mientras que algunos
critican tales actuaciones y defienden la supuesta pureza de las practicas
ancestrales. Es importante darse cuenta de que el mundo de la salud indi-
gena esta tan marcado por los debates internos respecto del sistema oficial
de salud. Es un hecho que, en nuestra opinion, deberia ser interpretado a
favor de la medicina shipiba; los animados debates médicos que se desatan
en el pueblo indican la gran potencialidad de este repertorio ancestral-mo-

124



Amazonia Peruana

derno, que —como cualquier sistema vivo y actual— se encuentra en un
proceso de cambio constante.

En la luz de todos los aspectos y problemas analizados, sostenemos
que el llamado “renacimiento” o “retorno” de la medicina ancestral duran-
te la pandemia debe ser caracterizado mas precisamente como el desarro-
llo de la medicina shipiba. Respondiendo asi a la tercera pregunta, quere-
mos sefialar una vez mas que —desde nuestro punto de vista— la palabra
“desarrollo” no contradice de ninguna manera el caracter “ancestral” del
repertorio indigena. ;Tal vez llega el tiempo para las cualidades nuevas,
como, por ejemplo, “la medicina indigena moderna™?

Referencias bibliograficas

Balvin Bellido, S. (2021). Elementos identitarios indigenas desde la au-
togestion comunitaria en tiempos de la pandemia de COVID-19:
los jovenes shipibos voluntarios del Comando Matico. Anthropia,

(18), 85-107. https://doi.org/10.18800/anthropia.2021.004

Base de Datos de Pueblos Indigenas u Originarios, (s.f.). Shipibo-Konibo.
Ministerio de Cultura. https://bdpi.cultura.gob.pe/pueblos/shipibo-
konibo

Brabec de Mori, B. (2013). La transformacién de la medicina shipibo-
konibo. Conceptos etno-médicos en la representacion de un pueblo
indigena. En E. Sigl, Y. Schaffler & R. Avila (Coords.), Etnografias
de América Latina. Ocho ensayos (pp. 203-243). Universidad de
Guadalajara.

Brabec de Mori, B. (2014). From the Native’s Point of View. How Shipiho-
Konibo Experience and Interpret Ayahuasca Drinking with
“Gringos”? En B. Caiuby Labate & C. Cavnar (Eds.), Ayahuasca
shamanism in the Amazon and beyond (pp. 206-230). Oxford
University Press.

125



¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina Shipiba en Yarinacocha
Zuzanna Ogorzewska

Belaunde, L. E. (2020). Comando Matico en Pucallpa desafia la
interculturalidad  inerte del Estado. LaMula.pe. https://
luisabelaunde.lamula.pe/2020/08/09/comando-matico-
en-pucallpa-desafia-la-interculturalidad-inerte-del-estado/
luisabelaunde/

Belatnde, L. E. (2015). “Revivir a la gente”: Herlinda Agustin, onaya del
pueblo shipibo-konibo. Mundo Amazonico, 6(2), 131-146. https://
doi.org/10.15446/ma.v6n2.54498

Céardenas, C. T. (1989). Los unaya y su mundo: aproximacion al sistema
meédico de los shipibo-conibo del Rio Ucayali. Instituto Indigenista
Peruano, CAAAP.

Cardenas Palacios, C. y Reymundo Damaso, L. (2021). ;A donde vamos a
llevar a nuestros enfermos? Narrativas de dos lideres awajin sobre
el COVID-19 en Condorcanqui, Amazonas. Mundo Amazonico,
12(1), 151-168. https://doi.org/10.15446/ma.v12n1.88499

Caruso, G. (2005). Onaya Shipibo-Conibo. El sistema médico tradicional
v los desafios de la modernidad. Cambio sociocultural en la selva
amazonica. Ediciones Abya Yala.

Chavarria, M. (2022). “Para todo habra tiempo, si seguimos curando con
nuestras plantas”. Dos narrativas de miembros del Comando Mati-
co. Revista de la Facultad de Humanidades y Lenguas Modernas.
Universidad Ricardo Palma.

Comando Matico COVID-19. (19 de mayo de 2023). Foto de perfil [Perfil
de Facebook]. Facebook. https://www.facebook.com/photo/?fbid=
251683637536449&set=a.251683624203117&locale=es LA

Duff6 Chapilliquén, D. (2022). Comando Matico: el uso de medios di-
gitales para hacer frente a la pandemia de la COVID-19 [Tesis
para optar el grado de bachiller, Pontificia Universidad Catélica
del Peru]. Repositorio Institucional - PUCP. http://hdl.handle.

126



Amazonia Peruana

net/20.500.12404/20535

Espinosa, O. y Fabiano, E. (Eds.). (2022). Las enfermedades que llegan de
lejos. Los pueblos amazonicos del Peru frente a las epidemias del
pasado y a la Covid-19. Fondo Editorial PUCP.

Favaron, P. y Bensho, C. (2020). Chonon Bensho namabo: Los suefios
y la epistemologia visionaria del pueblo indigena shipibo-koni-
bo. Mundo Amazonico, 11(1), 106-121. https://doi.org/10.15446/
ma.vlInl.84858

Favaron, P. (2017). Las visiones y los mundos. Sendas visionarias de la
Amazonia occidental. CAAAP.

Follér, M-L. (2001). Interactions between global processes and local health
problems. A human ecology approach to health among indigenous
groups in the Amazon. Cadernos de saude publica, 17(suplemen-
to), 115-126. https://doi.org/10.1590/S0102-311X2001000700020

Follér, M-L. (2002). Del conocimiento local y cientifico al conocimiento
situado e hibrido: ejemplos de los shipibo-conibo del Este peruano.
Anales, (5), 61-84. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codi-
g0=274953

Gebhart-Sayer, A. (1986). Una terapia estética. Los disefios visionarios
del ayahuasca entre los Shipibo-Conibo. América Indigena, 46(1),
190-218.

Instituto Nacional de Salud [INS]. (14 de enero de 2024). Medicina tradi-
cional. Gob.pe. https://bit.ly/3zgR3Nz

Morin, F. (1998). Los shipibo-conibo. En F. Santos Granero & F. Barclay
(Eds.), Guia etnogrdfica de la Alta Amazonia (Vol. 111, pp. 275-
435). Smithsonian Tropical Research Institute, Abya-Yala, IFEA.

Ogorzewska, Z. (2022). La salud intercultural en la Amazonia peruana.
Problemas y perspectivas en tiempos de pandemia. Anuario Lati-

127



¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina Shipiba en Yarinacocha
Zuzanna Ogorzewska

noamericano. Ciencias Politicas y Relaciones Internacionales, 13,
137-152. https://journals.umcs.pl/al/article/view/14160

Pesantes, M. A. y Gianella, C. (2020). ;Y la salud intercultural?: Lecciones
desde la pandemia que no debemos olvidar. Mundo Amazonico,
11(2), 93—110. https://doi.org/10.15446/ma.v11n2.88659

Salaverry, O. (2010). Interculturalidad en salud. Revista Peruana de
Medicina Experimental y Salud Publica, 27(1), 80-93. https://bit.
ly/3XJ643T

Seguil, D. (Ed.). (2021). El Comando Matico. Estrategia de Autodefensa
de los Pueblos Indigenas frente a la Pandemia por Covid-19. Es-

tudio exploratorio. Kené - Instituto de Estudios Forestales y Am-
bientales. https://bit.ly/4gtEdMs

Rojas, 1. (2020). Salud intercultural y demandas de los pueblos indigenas
en el contexto COVID-19. SPDA. https://spda.org.pe/wpfb-file/sa-
lud-intercultura-ileana-pdf/

De Sousa Santos, B. (2014). Epistemologies of the South. Justice Against
Epistemicide. Routledge.

Tournon, J. (2002). La merma magica. Vida e historia de los shipibo-coni-
bo del Ucayali. CAAAP.

Tubino, F. J. (2013). El laberinto de las aporias. Concordia. Internationale
Zeitschrift fiir Philosophie (pp. 77 - 89).

Viveiros de Castro, E. (2013). La Mirada del Jaguar. Introduccion al pers-
pectivismo amerindio. Entrevistas. Tinta Limon.

128



AMAZONIA == ‘@///§\© S8 Amazonia Peruana, Volumen XIX, N."37, agosto 2024; pp.129-150
PERUANA %;Qé@; 7@@ MM é% ) p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663
https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.482

“AJENGIBRES SON DE MUJER”: AUTOATENCION Y
AGENCIA EN LOS CUIDADOS INFANTILES ENTRE
MUJERES AWAJUN

“GINGERS ARE FOR WOMEN": SELF-CARE AND AGENCY IN CHILDCARE
AMONG AWAJUN WOMEN

Helen Palma

Universidad Peruana Cayetano Heredia
palmapinedo.h@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5329-4880

Envio: 18 de febrero 2024 Aceptacion: 6 de mayo 2024  Publicacion: 16 de agosto 2024

Resumen

Frente a las viejas fuerzas medicalizantes y la reduccion de las mu-
jeres a madres-usuarias de establecimientos de salud, los saberes feme-
ninos indigenas para cuidar y sanar se presentan como una respuesta que
expresa agencia, afectos y creatividad. A fin de dar cuenta de ello, este
articulo recoge, a partir de un trabajo etnografico, algunos usos que las mu-
jeres awajun hacen del jengibre (Zingiber officinale), recurso protagoéonico
en las practicas terapéuticas que desarrollan con sus hijos para resolver una
diversidad de padecimientos. Esto es profundizado a partir de la descrip-
cion de un proceso de autoatencion observado en el ambito doméstico de
una mujer awajun en Santa Maria de Nieva (region Amazonas, provincia
de Condorcanqui). De esta manera, el uso de este recurso, registrado por



“Ajengibres son de mujer”: Autoatencion y agencia en los cuidados infantiles entre mujeres Awajiun
Helen Palma

investigadores desde varias décadas atras, es reproducido y revitalizado
contemporaneamente a partir de redes femeninas de intercambio; y resulta
en un claro ejemplo de apropiacion creativa bajo sus nociones de salud.

Palabras claves: awajuin; practicas de autoatencion; jengibre; Amazonas.
Abstract

In the face of the old medicalizing forces and the reduction of
women to mother-users of health facilities, indigenous female knowl-
edge of caring and healing is presented as a response that expresses
agency, affection and creativity. In order to account for this, this article
gathers from an ethnographic work some of the uses that Awajun women
make of ginger (Zingiber officinale), a protagonist resource in the ther-
apeutic practices they develop with their children to solve a diversity
of illnesses. This is detailed from the description of a self-care process
observed in the domestic context of an Awajun woman in Santa Maria
de Nieva (Amazonas Region, Province of Condorcanqui). In this way,
the use of this resource, registered by researchers since several decades
ago, is reproduced and revitalized contemporarily from female sharing
networks, resulting in a clear example of creative appropriation under
their notions of health.

Keywords: awajun; self-care practices; ginger; Amazonas.

1. Introduccion

Este articulo tiene como objetivo ofrecer un registro de la rele-
vancia y versatilidad del ajengibre' en las practicas terapéuticas de las
mujeres awajun, referidas en este caso a la salud y cuidados infantiles. El
ajengibre ha sido sefialado como un recurso destacado en los repertorios
femeninos awajun desde hace varias décadas atras (Berlin, 1977; Berlin,
1980; Brown, 1984), por lo que la evidencia que se presentara tiene el
proposito de dar cuenta de la persistencia de estos saberes y practicas, a
pesar de la hegemonia de la biomedicina y medicalizacion que se pro-
mueve desde los agentes de poder en el ambito de este trabajo®. En esto,

130



Amazonia Peruana

las mujeres tienen un papel central, pues son las responsables de la revi-
talizacion cotidiana de estos modos de dar salud que expresan agencia,
memoria, y creatividad. Esto se reafirma en la frase “ajengibres son de
mujer” que da titulo al texto, expresion que varios hombres awajin uti-
lizaban al hablar del tema conmigo, reconociendo de esa forma su uso
como una especialidad femenina.

Los datos e ideas que se exponen surgen de una etnografia desa-
rrollada como parte de mi tesis doctoral (Palma-Pinedo, 2023) realizada
en Santa Maria de Nieva, capital y centro urbano de la provincia de
Condorcanqui. La experiencia de trabajo de campo en este contexto me
permitié desarrollar lazos con distintas familias y personas?®, varias de
las cuales residian en los barrios de Kampagkis y Paraiso. Estos barrios
se encuentran ubicados en una zona periférica de Santa Maria de Nieva
y se conformaron en afios recientes a partir de invasiones de familias
provenientes de comunidades de las cabeceras de los rios Santiago, Nie-
va, Cenepa, y Dominguza; quienes se asentaron alli en busqueda de un
mejor acceso a servicios y trabajo. Fue a partir de varias mujeres awa-
jun de estos barrios que pude conocer sobre los usos cotidianos de los
ajengibres para la atencion de multiples padecimientos en sus familias,
sobre todo de los nifios. Una de ellas fue Mirza Anjis*, protagonista de
este articulo, a partir de quien pude conocer mas a profundidad sobre
este tema y comprender el sentido que estas practicas tienen en sus tra-
yectorias, mas alla de resolver problemas de salud. Esto es ilustrado a
través de la presentacion de un proceso de autoatencidon que pude obser-
var en su vivienda para el tratamiento de un problema que aquejaba a su
hijo mas pequeio.

El abordaje propuesto parte del concepto de practicas de autoaten-
cion (Menéndez, 2005), que destaca la autonomia y dimension colectiva
de las acciones que se desenvuelven como parte del proceso salud-enfer-
medad-atencion. El caso que se describe en este texto permite resaltar la
circulacion de ajengibres y la fluidez de este tipo de saberes entre mujeres
awajun. Ademas, contribuye a una mirada de estas como agentes, en con-
traposicion a la pasividad que los roles de “usuarias” del sistema de salud
y “beneficiarias” de programas sociales les impone en este contexto.

131



“Ajengibres son de mujer”: Autoatencion y agencia en los cuidados infantiles entre mujeres Awajiun
Helen Palma

El articulo se organiza en tres partes. Primero, se presentan referen-
cias del ajengibre como recurso terapéutico provenientes de investigacio-
nes y etnografias desarrolladas entre los awajun, lo que se complementa
con informacion obtenida de mi trabajo de campo. Esto incluye algunas
fotos compartidas generosamente por Mirza Anjis que fueron tomadas en
su huerta. Seguidamente, se exponen algunas referencias que parten del
marco de las practicas de autoatencion y el protagonismo de las mujeres,
identificado a partir del registro de estas practicas. Finalmente, se describe
el proceso de autoatencion que se pudo observar en la vivienda de Mirza,
el cual aterriza las ideas propuestas en este trabajo.

2. El ajengibre como recurso terapéutico

El ajengibre (Zingiber officinale), o ajég como es llamado en
awajun, es uno de los recursos mas usados en el ambito doméstico, el
cual es de dominio principalmente femenino. Segun registros antiguos,
habria sido el padre C. Laguna quien lo introdujo al Perti en 1774 des-
de el Ecuador, y de alli se habria dispersado gradualmente a través del
Amazonas (Berlin, 1977). A partir de la investigacion etnobotéanica diri-
gida por el antropdlogo Brent Berlin en los afios 70 en comunidades del
Alto Marafidn se obtuvo informacién mas detallada sobre la diversidad y
relevancia de este recurso entre los awajin. Asi, su estudio llego6 a iden-
tificar diez variedades de ajengibres que eran usados en ese momento.
Una parte de estos eran empleados por las mujeres para el control de la
fertilidad, durante el parto y postparto; lo cual fue registrado por Eloise
Anne Berlin como parte de la misma investigacion (Berlin, 1980). Por
ejemplo, la autora sefala que el kdga ajég era mencionado frecuente-
mente como anticonceptivo, lo cual es graficado en el término kdga que
refiere al principio de secado y endurecimiento que este ajengibre cau-
saba en el utero, similar a cuando la carne es ahumada. También esta el
katsutai ajég, cuyo nombre hace alusion a un “gran retraso”, por lo que
las mujeres lo describian como un efectivo antimenstruante. En estos ca-
sos, los ajengibres eran administrados por via rectal. Sin embargo, otras
variedades usadas durante el embarazo y parto eran administradas a par-
tir de tés y frotaciones. Un ejemplo era el esék ajég usado para acomodar

132



Amazonia Peruana

al bebé en el vientre de la madre, o también el ikish ajég que ayudaba
a que el utero se reduzca mas rapidamente luego del parto y a controlar
las hemorragias en la parturienta (Berlin, 1980)°. Trabajos mas recientes,
entre ellos algunos de autoria awajin, contintan ofreciendo registros de
los usos e importancia de los ajengibres durante el embarazo, parto y
puerperio (Yampis, 2016).

B. Berlin (1977) afirma que los awajin no reconocian a este como
un recurso propio, pero que, debido a sus caracteristicas, logrd una gran
aceptacion, llegando incluso a atribuirsele propiedades psicoactivas. En
ese sentido, la fuerte incorporacion del ajengibre en sus procesos terapéu-
ticos tiene que ver con las nociones de eficacia; en las cuales lo amargo,
acido, picante e incluso maloliente es asociado con propiedades medici-
nales y psicoactivas; en tanto lo dulce es relacionado a lo débil (Brown,
1978). Este tipo de caracteristicas, ademas de sus beneficios astringentes y
causticos, contribuyeron a ello. Michael Brown, al indagar sobre este pun-
to durante su trabajo etnografico con los awajin del Alto Mayo, describe
que cada vez que preguntaba a sus interlocutores sobre por qué considera-
ban al ajengibre como una medicina eficaz, solia obtener la respuesta que
se debia a que es “picante” o “amargo” (Brown, 1984). Este principio de
eficacia es aplicado a otro tipo de recursos, como por ejemplo las plantas
alucinogenas, tanto entre los awajin como en otros pueblos amazonicos
(Shepard, 2005). La importancia del ajengibre en la farmacopea local es
tal que Greene (2009) lo lleg6 a presentar como un buen ejemplo de “cus-
tomizacidn aguaruna’; esto es, una apropiacion en sus términos y bajo sus
nociones etnobiologicas y de salud.

Los ajengibres, junto a las variedades de piri piri (Cyperus arti-
culatus) —o pijipig en awajun—, suelen ser algunas de las especies mas
presentes en las huertas domésticas que las mujeres awajin cuidan, asegu-
randose de siempre tenerlas a la mano para la rapida atencion de cualquier
malestar. Sin embargo, también son obtenidas a partir del intercambio con
otras mujeres. Esto es bien resumido por Brown:

Existen diversas clases de plantas medicinales que las mujeres agua-
runas cultivan con el mayor cuidado en sus chacras o en la huerta

133



“Ajengibres son de mujer”: Autoatencion y agencia en los cuidados infantiles entre mujeres Awajiun
Helen Palma

doméstica alrededor de su casa (...) pero entre todas las mas impor-
tantes son el jengibre, el piripiri, de las que existen muchas variedades
conocidas. Las mujeres obtienen las variedades de jengibre y piripiri
como regalos de sus parientes o por trueque con las mujeres de otras
comunidades distantes en las ocasiones de una visita. Cuando una mu-
jer consigue una nueva variedad de planta aprende de la propietaria
anterior, su nombre y la enfermedad para la que es efectiva. Esto es
algo importante ya que, en algunos casos, diferentes variedades de la
misma planta tienen efectos opuestos. Por ejemplo, una variedad de
jengibre aumenta la fertilidad de una mujer, mientras que otra puede
ocasionar esterilidad. (1984, p.186)

Durante el trabajo de campo, se pudo observar que el ajengibre
se mantiene como un recurso primordial para el tratamiento de diversos
males que aquejan a los nifios y adultos; el cual era consumido ya sea
partir de su jugo, en puré o en enemas. Como se observard mas adelante,
el enema es una de las formas de administracion de ajengibre mas comu-
nes entre los awajun, lo que ha sido registrado desde tiempo atras. Ber-
lin (1980) identifico que gran parte de los ajengibres y piri piris usados
como anticonceptivos, antimenstruantes, abortivos y activadores de la
fertilidad eran usados de esta forma. Mas recientemente, Yampis (2016)
registra también el uso de enemas de ajengibre luego del parto para ex-
pulsar la placenta y para evitar hemorragias. La preferencia por los ene-
mas probablemente tenga que ver con las nociones de eficacia vinculadas
a la rapidez y poder de absorcion que se atribuye a este procedimiento.

En el caso de los bebés e infantes, se pudo observar que la aten-
cidn de cualquier afeccion estomacal y respiratoria, sea cual sea la causa,
podia incorporar el uso de ajengibres en alguna de las formas sefialadas.
Sin embargo, a pesar de que estos padecimientos eran los mas frecuen-
tes, existian circunstancias mas particulares en las que eran utilizados.
Un ejemplo de esto fue que, por lo menos tres personas diferentes, co-
mentaron la existencia de un tipo de ajengibre dado a los infantes que se
demoraban en caminar. Su nombre era wekaetdi ajég, que hace alusion al
acto de pararse o estar de pie. En este caso, consideramos que este tipo de
atribuciones se relacionan con las dimensiones ontologicas que envuel-
ven al tratamiento que dan las mujeres awajun a ciertas plantas, lo cual

134



Amazonia Peruana

conlleva a que las propiedades adjudicadas a una especie tengan que ver
con quien la crio. Por ello, cuando dijeron que existia un ajengibre que
tenia esas propiedades, no se referian a cualquiera de una misma especie,
sino al que pertenecia especificamente a una mujer que era la duena de
ese ajengibre y quien aseguraba que servia para ello. Es por esto que, tal
como sefnala Brown en la cita anterior, las mujeres comparten entre si las
propiedades especificas que tiene el ajengibre que se entrega, expresando
una circulacion de saberes entre ellas. No tomar en cuenta los complejos
vinculos que las mujeres sostienen con sus plantas y huertas, asi como
la expertise que van ganando a partir de la experimentacion en sus usos,
hace que las versiones obtenidas sobre un mismo tipo de ajengibre resul-
ten contradictorias y confusas para oidos foraneos. Sobre el tema, Brown
profundiza en otros trabajos (Brown y Van Bolt, 1980; Brown, 2007)
en las dimensiones tecnologicas y afectivas vinculadas a la horticultura,
actividad eminentemente femenina que comprende conocimientos etno-
botanicos muy ricos.

De otro lado, se observo que los ajengibres no son solo objeto de
regalo e intercambio, sino que en ocasiones pueden convertirse en una
mercancia preciada. Esto fue claro en el caso del ajengibre mencionado
hace un momento cuya duefia aseguraba que hacia caminar mas rapido a
los nifios, sobre el cual las interlocutoras del barrio de Kampagkis dije-
ron que costaba alrededor de cien soles, cifra que da cuenta del valor que
las personas dan a este recurso. Sin embargo, el hecho de que algunas
mujeres opten por venderlos no siempre es bien visto, y puede ser ob-
servado como un acto de mezquindad. Una de las personas que expreso
esto fue Mirza Anjis durante el proceso de autoatencion que se presen-
tard mas adelante. Se puede afirmar que esta es una forma de cuestionar
las rupturas en las solidaridades e intercambios entre mujeres que solian
darse a partir de la circulacion de este tipo de recursos y saberes.

135



“Ajengibres son de mujer”: Autoatencion y agencia en los cuidados infantiles entre mujeres Awajiun
Helen Palma

Fig. 1 A la izquierda, foto tomada por Mirza Anjis, en su huerta en el barrio de Kampagkis, en la
que se observa una planta de ajengibre. Fig. 2 A la derecha, ajengibre usado por ella para tratar
males estomacales y fiebres de su hijo pequefio.

Ademas de los usos mencionados, las propiedades del ajengibre
fueron ampliamente difundidas durante la pandemia por el covid-19,
momento en el que su consumo se intensificé no solo entre los awajun
sino en otros pueblos indigenas amazonicos (Fasabi, 2022) y en com-
binacion con otras plantas como en el matico, mucura, y sacha ajo. En
general, el uso de este tipo de recursos se da en un contexto de interme-
dicalidad®, caracterizado por un estilo terapéutico hibrido que mezcla
conocimientos de la etnomedicina y biomedicina (Follér, 2004; Greene,
1998). Los males crénicos o que implican un nivel de gravedad son los
que mas ejemplifican este tipo de practica, lo cual se hace visible en los
procesos de autoatencion.

3. Mujeres y practicas de autoatencion

Una forma de aproximarse al uso del ajengibre y recursos similares
es a partir del registro de las practicas de autoatencion (Menéndez, 2005)’.

136



Amazonia Peruana

Con este concepto, Menéndez resalta el caracter autobnomo de las acciones
que contribuyen a la reproduccion biosocial de los sujetos y grupos, es-
pecialmente en el &mbito doméstico (Langdon, 2014). Con esto, se marca
una diferencia con el concepto de autocuidado utilizado en la salud publi-
ca, el cual refiere a la incorporacion individual de las practicas definidas
como saludables desde la biomedicina para la prevencion y tratamiento de
enfermedades. En contraste, la autoatencion destaca la dimension colecti-
va de los cuidados, asi como las creatividades que emergen en el proceso
salud-enfermedad-atencion a partir de la articulacion de recursos de diver-
sa indole, y en didlogo con sus nociones de salud y cosmovision.

La visibilizacion de las practicas de autoatencion, especialmente
referente a la salud indigena, ha sido terreno fértil en la antropologia la-
tinoamericana (Langdon y Garnelo, 2017; Maluf et al., 2020; Menéndez,
2018). Varios trabajos que incorporan este enfoque han destacado el pro-
tagonismo de las mujeres en la autoatencion y como parte de itinerarios
terapéuticos® (Dias-Scopel, 2018; Ghiggi, 2022). Las mujeres awajin no
son la excepcion a esta tendencia. Los cuidados que brindan a sus hijos y
otros miembros de sus familias para el alivio de sus padecimientos, son
la extension de una trama de cuidados que involucra, por ejemplo, a sus
huertas y chacras, las cuales contribuyen a la salud en un sentido amplio.
En esto, suelen ser las mujeres mayores las mas consideradas por su ex-
periencia y conocimiento en el uso de plantas. Al respecto, Brown referia:

El cultivo, preparacion y aplicacion de las plantas medicinales es una
tarea mayormente femenina. Las mujeres ancianas, que tienen mas ex-
periencia en el uso de las plantas medicinales, son consideradas como
autoridad en los remedios tradicionales y su conocimiento es muy apre-
ciado en su familia y en toda la comunidad. (1984, p.187)

No obstante, explorar el terreno de la autoatencion exige no perder
de vista las circunstancias que propician que esta emerjay lo que su ejercicio
representa mas alla de su contexto inmediato. Menéndez (2018) sefala que
el reflexionar a partir de este tipo de practicas implica plantearnos preguntas
como cuando el no acudir a un servicio médico se debe a las debilidades de
la atencion de salud o a la falta de recursos econdmicos; o también cuando
estas expresan una forma de empoderamiento frente a la biomedicina.

137



“Ajengibres son de mujer”: Autoatencion y agencia en los cuidados infantiles entre mujeres Awajiun
Helen Palma

Tomando en cuenta ello, es necesario sefialar algunos de los factores
estructurales y condiciones que afectan a las familias de Santa Maria de
Nieva. Por un lado, los problemas para el acceso a servicios basicos, parti-
cularmente a agua segura, motiva el desarrollo de frecuentes problemas de
salud en los nifios que les exigen buscar asistencia de forma regular®. Esto
se acentiia en los barrios de Kampagkis y Paraiso, los cuales, debido a su
ubicacion, tienen un acceso a servicios aun mas limitados. De otro lado,
los servicios de salud oficiales presentes no logran cubrir las demandas de
atencion de las familias, lo que obliga a que muchas personas gasten de
sus propios recursos para cubrir sus tratamientos en los servicios privados y
farmacias'®. Las familias en situacion de pobreza presentan evidentemente
mayores dificultades para hacer frente a las emergencias de salud. Este es-
cenario favorece a que muchos opten por hacer uso de recursos terapéuticos
diversos. Asimismo, las relaciones entre el personal de salud mestizo y los
pacientes indigenas no estan exentos de tensiones. A pesar de los discursos
e iniciativas interculturales en salud presentes en Santa Maria de Nieva, en
la practica las relaciones que se tejen en el marco de la atencidén no dejan de
lado una aproximacion etnocéntrica y desvalorizante, particularmente con
los indigenas que tienen formas y practicas mas vinculadas a la vida rural
(Palma-Pinedo, 2023). Una mala experiencia en los servicios de salud pua-
blicos puede tener como consecuencia el distanciamiento con los mismos,
lo cual es muchas veces interpretado por el personal de salud de forma err6-
nea como un rechazo a la biomedicina. Esto no es correcto. De hecho, los
awajun han sido identificados como un ejemplo de aceptacion e incorpora-
cion de elementos de la biomedicina, inclusive en sus practicas chamanicas
(Greene, 1998).

A pesar de las debilidades de los servicios de salud, las mujeres awa-
jun de Santa Maria de Nieva suelen tener un fuerte contacto con estos, sobre
todo las gestantes y aquellas que son madres de nifios pequefios. Una de las
principales razones son los programas sociales en los que gran parte de las
familias estan inscritas; estos exigen el cumplimiento de controles y vacu-
nas, asi como la participacion en otras actividades como campafas y charlas.
Estas tareas son asumidas por las madres, dandose en la practica una femini-
zacion de las responsabilidades de cuidado exigidas por el Estado. Esta era

138



Amazonia Peruana

la situacién de Mirza Anjis y gran parte de las interlocutoras, quienes debian
asistir regularmente al centro de salud por cada uno de sus hijos pequeios.
Los condicionamientos exigidos por estos programas, asi como la frecuente
culpabilizacion de las madres de familia por el escaso éxito de ciertas inter-
venciones, dejaban espacio a la produccion de resistencias cotidianas''.

En ese sentido, se observa a las practicas de autoatencié como
una respuesta femenina a las distintas presiones que atraviesan sus tra-
yectorias individuales y vinculos con el sistema de salud, que expresa
autonomia y la puesta en practica de sus saberes y experiencias para su
supervivencia. En esta discusion es central la nocion de agencia (Ortner,
2007), expresada en la capacidad de generar resistencias, negociar, pro-
ducir formas alternativas de organizacion a las fuerzas dominantes, entre
otros (Menéndez, 2018). La descripcion que se presenta en el siguiente
punto es un ejemplo de este argumento.

4. Ajengibres y autoatencion

El caso que se describira parte del acompafiamiento y observacion
a un episodio de enfermedad de uno de los hijos de Mirza Anjis, una de
las interlocutoras mas importantes a lo largo de mi experiencia en Santa
Maria de Nieva. Mirza era madre soltera cuando la conoci y vivia sola con
sus hijos, de los cuales el mas pequefio, de 11 meses, sufria con frecuencia
problemas gastrointestinales. Segun ella, esto tenia que ver con la calidad
del agua, virus que circulaban, asi como la tierra y objetos sucios que el pe-
queio se llevaba a la boca. En este tipo de casos —frecuentes en los nifios
de esta zona—, habia cuadros o sintomas que no eran de gravedad, tales
como un colico o malestar pasajero. No obstante, las diarreas en los bebés
si podian tornarse en un problema grave cuando esta duraba varios dias y
se afiadian otros sintomas como fiebre y vomitos, ya que implicaba la des-
hidratacion severa y pérdida de peso del bebé, incluso un riesgo de muerte.

Los padres y algunos de los hermanos de Mirza vivian en su comuni-
dad de origen a unas dos horas de distancia, por lo que las visitas entre ellos
solo eran posibles cuando tenian el tiempo y sobre todo dinero para pagar la

139



“Ajengibres son de mujer”: Autoatencion y agencia en los cuidados infantiles entre mujeres Awajiun
Helen Palma

movilidad. El padre del menor protagonista de esta historia no tenia ninguna
presencia en ese momento. Estos datos son importantes, ya que cuando se
habla de autoatencion se suele destacar el rol de los grupos domésticos que
cohabitan en un mismo entorno y su involucramiento en los procesos de toma
de decisiones para la busqueda de cura. Sin embargo, este caso es distinto,
puesto que no se trata de un colectivo familiar presente, sino de una madre
soltera intentando resolver el problema de salud de su hijo a partir de los re-
cursos disponibles. No obstante, como se vera, la ausencia fisica de sus redes
familiares no anul6 su participacion en este proceso. En ese sentido, creo que
este caso ayuda a ejemplificar los procesos seguidos por mujeres como Mirza,
quienes en este entorno urbano deben hacerse cargo de los asuntos de salud
lejos de sus redes familiares y como madres solteras.

En una de mis visitas a Kampagkis, fui a la casa de Mirza. Al verla me
contd que su hijo estaba con diarreas y fiebre una vez mas. Describid que su
defecacion estaba aguada y verdosa, y que solo tomaba leche materna. Cuan-
do le pregunté cudl creia que era la causa, me respondio que no estaba segura,
pero que probablemente era porque su bebé habia estado comiendo tierra. A
ello se afiadia la desnutricion y anemia que padecia el pequeno, lo que se ha-
bia estado intentando mejorar a partir del hierro y suplementos que el centro
de salud le entregaba hace meses, aunque sin mayor progreso. Le pregunté si
le habia dado algiin medicamento, a lo que respondi6 que solo paracetamol,
pero que ya habia dejado de darselo porque no le hacia efecto. Le consulté
si habia pensado llevarlo a la posta, respondi6é que no, porque el tiempo que
le demandaria caminar hasta alla bajo el sol con sus dos menores hijos y la
espera por la atencion era mucho, e implicaba que ella deje de trabajar ese dia
vendiendo comida en la calle, y que, por tanto, no tuviera dinero para comer.
Anadio que lo que pensaba hacer era ponerle un enema de ajengibre, algo que
decia le habia funcionado muchas veces. Dada la confianza que nos teniamos
me invitd a acompanarla y observar este proceso.

Cuando entramos a su casa, lo primero que hizo fue mostrarme
dos bolsas que estaban en el suelo, las cuales contenian algunas raices y
frutos. Me explicd que estas habian sido enviadas por su cufiada que tenia
su chacra en Tunants, para que Mirza pueda curar a sus hijos de los males-
tares que les habian estado aquejando tltimamente. Las bolsas contenian

140



Amazonia Peruana

especies como el numpa ajég o “kion de sangre” que sirve para cortar
una hemorragia; el shiip ajég que es un ajengibre utilizado para matar las
amebas en los nifios; el kampanak que es un cicatrizante; asi como pepa
de palta y algunos frutos que también tienen otros usos especificos. Fue
interesante observar que estas bolsas estaban acompafiadas de una nota en
la que su cunada escribi6 los nombres de estas especies, especificando en
qué bolsa estaban, para que Mirza no se confunda. Cuando le pregunté si
ella ya sabia antes sobre los beneficios de estos recursos, me dijo que no
exactamente: “Como ella los tiene, ella los conoce, y me envia para que
yo cure”, respondid. Ademas, me contd que ella y su mama tenian otros
tipos de ajengibres que, en su momento también le habian dado y ensefiado
sobre su uso a esta cufiada, lo que expresa un intercambio y circulacion de
tales recursos entre las mujeres de este grupo familiar.

En medio de esta conversacion hice un comentario recordando que
ella y otras mujeres me contaron acerca de personas que venden ajengibres
a un precio alto. Ante eso, Mirza respondi6: “Si, hay mujeres que ahora
lo venden caro, que lo mezquinan. Antes no era asi. Nosotros no lo ven-
demos”. Con esto, expresaba que el vender este recurso es visto como un
acto de mezquindad en el que algunas mujeres se “aprovechan” y lucran
con algo que tradicionalmente formaba parte de las reciprocidades feme-
ninas, tal como se estaba dando en ese momento entre ella y su cuiiada.

Fig. 3 A la izquierda, una de las bolsas enviadas por la cufiada de Mirza junto a la nota que detalla
los nombres de las especies que hay dentro. Fig. 4 A la derecha, Mirza revisando y escogiendo el

ajengibre que iba a usar para su bebé.

141



“Ajengibres son de mujer”: Autoatencion y agencia en los cuidados infantiles entre mujeres Awajiun
Helen Palma

Luego de esto, Mirza procedié a lavar y chancar el ajengibre hasta
dejarlo como un puré, el cual fue después echado a un recipiente con agua,
estrujandolo con la mano hasta extraer todo el jugo posible. A la par, me
hizo probar un pedazo para sentir su sabor fuerte y picante, y comparti6 al-
gunos detalles mas sobre este procedimiento. También, resalté que cuando
se aplica este enema es importante no darle al bebé pastillas o jarabes de la
farmacia, porque le podrian chocar y hacer peor.

Fig. 5 A la izquierda, Mirza machacando al ajengibre ayudada de una vara de madera. Fig. 6 A la
derecha, este es exprimido en una vasija con agua.

El siguiente paso era proceder a la colocacion del enema. Para esto,
me llevo a la pequefia huerta que tenia en el exterior de su casa, donde,
entre la variedad de arbustos y un par de arboles que habia, se encontraba
una planta llamada nagkushiip de la cual cort6 un pedazo de carrizo, una
especie de tubo delgado similar al bambu, a través del cual circularia el
liquido extraido del ajengibre. Mirza afiadié que ese tubo en especifico es
utilizado para los bebés por ser delgado. En cambio, cuando se desea apli-
car el enema a un adulto se intenta comprar una bombilla que sirva para
ese fin. Este pequefio tubo es lubricado en uno de sus extremos con saliva
a fin de no lastimar al bebé.

Finalmente, Mirza hizo pasar dos bocanadas del liquido a través de
este. Entre cada bocanada, observé que ella movia los labios como susu-
rrando, a lo que dijo: “Le doy enema con oracion para que se cure”. Ella, al

142



Amazonia Peruana

ser nazarena, solia incorporar en sus narrativas nociones correspondientes
a esta religion. Durante este proceso, para mi sorpresa, el bebé se mantuvo
muy tranquilo y no mostr6 mayor reaccion.

Fig. 7 A la izquierda, Mirza obteniendo de su huerta un trozo del nagkushiip. Fig 8. A la derecha,
aplicacion del enema de ajengibre.

Después de esta visita, volvi a ver a Mirza dos dias después. Me
conto que, si bien el enema habia logrado una mejora con las diarreas, la
fiebre y decaimiento de su bebé no habian tenido el mismo progreso, por
lo que fue a la posta para que le colocaran suero. Luego de esto, su hijo se
terminé de recuperar.

5. Reflexiones finales

A partir de este trabajo se ha buscado contribuir con el registro
del uso del ajengibre, puesto que es uno de los recursos mas destacados
y versatiles de la farmacopea awajin. Como se ha resaltado a lo largo del
texto, las practicas en torno a los ajengibres son parte de una especialidad
femenina, lo que se hace visible desde su cultivo, experimentaciones en
su uso e intercambio con otras mujeres. Aunque existe evidencia sobre su
importancia para la salud femenina a partir de su uso durante la gestacion,
parto y puerperio, en este caso se ha ofrecido un ejemplo de su relevancia
en la salud infantil. Ademas, se mostré que las atribuciones dadas a los
ajengibres son diversas, lo que da pistas de las dimensiones ontoldgicas
que involucran el tratamiento de esta especie.

143



“Ajengibres son de mujer”: Autoatencion y agencia en los cuidados infantiles entre mujeres Awajiun
Helen Palma

De otro lado, se describe un proceso de autoatencion que nos deja
algunas reflexiones. En primer lugar, el caso descrito permitio tener un
fragmento de las practicas de autoatencion referentes a un evento de en-
fermedad que es muy frecuente en los ninos del ambito de este trabajo.
Ademas, la situacion de Mirza Anjis refleja también la situacion de otras
mujeres awajun que conoci en el barrio de Kampagkis; esto es, madres
solteras con escasas redes familiares en este lugar, quienes deben afrontar
de esa forma las dificultades que se dan durante la crianza de sus hijos.
En segundo lugar, este ejemplo permite constatar que la expansion de la
biomedicina en este contexto no ha significado el reemplazo de otras for-
mas de conocimiento, dejando claro que el ajengibre se mantiene como
un elemento importante en los repertorios terapéuticos femeninos awajun
—algo que habia sido registrado desde hace cuarenta afnos por investiga-
dores como Brown (1984), B. Berlin (1977) y E. Berlin (1980)—, y que es
revitalizada en la actualidad por mujeres como Mirza Anjis. Sin embargo,
el uso del ajengibre no excluye el uso y articulacion con recursos de la
biomedicina e incluso rezos, lo que da cuenta del entrelazamiento de dis-
tintas tradiciones médicas en las practicas cotidianas de los pacientes y sus
familias (Langdon y Garnelo, 2017). De otro lado, aunque en este ejemplo
Mirza no contaba con la presencia fisica permanente de su red familiar, y
por tanto no hubo una participacion directa de ellos en este proceso, ob-
servamos que hay un tejido social que se activa y responde a pesar de la
distancia, lo que se hizo evidente a partir de la participacion de su cuiiada
y los recursos de su huerta que le facilito.

Por tultimo, el ejemplo senalado, dialoga con otros trabajos que
observan a las practicas de autoatencion como una esfera de empodera-
miento y agenciamiento femenino (Ghiggi Jr., 2022). Si bien no es posible
ignorar las condiciones estructurales y del sistema de salud que favorecen
al uso de terapéuticas diversas, seria limitado asumir solo ese aspecto. A
partir de lo que se ha descrito, seria un error aislar la observacion de los
ajengibres de las practicas y relaciones que se tejen en torno a estos, las
cuales comprenden el posicionamiento de las mujeres como expertas en
este recurso y la construccion de reciprocidades entre ellas. Esto se hizo
muy palpable en la fuerza expresiva que Mirza tuvo cuando compartio este

144



Amazonia Peruana

conocimiento conmigo. A diferencia de otras conversaciones que tuvimos
en nuestros encuentros sobre las dificultades que tenia para afrontar sola el
cuidado de sus hijos, en las que se mostraba afectada, esta vez hizo gala de
una seguridad y autoridad que no habia conocido hasta ese momento. Fue
esa postura experta la que me animo a registrar el proceso fotograficamen-
te. El tiempo que durd esa observacion Mirza me guio por su terreno de
dominio, pudiendo comprender asi la importancia que tienen este tipo de
saberes en las mujeres mas alla del alivio de la salud de sus hijos.

Notas

1 Utilizo el término ajengibre —y no jengibre o kidn—, ya que es la forma en que las interlocu-
toras e interlocutores awajun se referian a esta especie.

2 Con medicalizacion se hace referencia a la propuesta realizada por autores como Menéndez
(2009), quien lo definecomo un proceso que implica convertir en enfermedad una serie de epi-
sodios vitales que son parte de la vida cotidiana, pasando a explicarlos y atenderlos a partir de
técnicas y concepciones biomédicas.

3 El trabajo de campo implicé vivir en Santa Maria de Nieva durante todo el afio 2019, y poste-
riormente realizar visitas durante los afios 2022 y 2023.

4 Laincorporacion de su nombre y fotos se realizaron previo consentimiento, considerando ade-
mas que la informacion presentada no es sensible ni la vulnera en algin sentido. Por el contra-
rio, mi interés es contribuir a poner en valor el conocimiento que mujeres como Mirza poseen
y practican en beneficio de sus familias.

5 Esék alude a derecho, mientras que ikish a abdomen.

6 El concepto de intermedicalidad parte de describir la coexistencia de varios sistemas médicos,
resaltando las relaciones de poder y negociaciones entre los sujetos que participan de ellos. De
esta forma, mas alla de los aspectos culturales, se destacan aspectos politicos, econémicos e
ideologicos que median las practicas vinculadas a la salud.

7 Las practicas de autoatencion son definidas por Eduardo Menéndez (2005, p. 54) como: “re-
presentaciones y practicas que la poblacion utiliza a nivel de sujeto y grupo social para diag-
nosticar, explicar, atender, controlar, aliviar, aguantar, curar, solucionar o prevenir los procesos
que afectan su salud en términos reales o imaginarios, sin la intervencion central, directa e
intencional de curadores profesionales”.

8 Buchillet (1991) define a los itinerarios terapéuticos como a la secuencia de pasos realizada
por los pacientes y sus familias para el diagnostico y tratamiento de sus enfermedades o pade-
cimientos.

9 Entre los problemas mas comunes estan las parasitosis, infecciones diarreicas, fiebre tifoidea,
problemas de la piel, entre otros.

145



“Ajengibres son de mujer”: Autoatencion y agencia en los cuidados infantiles entre mujeres Awajiun
Helen Palma

10 Santa Maria de Nieva cuenta con un hospital categorizado como II-1, es decir, sin especialida-
des. Este hospital es ademas el tnico para toda la provincia de Condorcanqui. Ademas, existe
un centro de salud categorizado como I-3, lo cual significa que ofrece servicios vinculados a la
salud familiar y comunitaria, pero sin camas de internamiento.

11 En Palma-Pinedo (2020) describo algunas de las tensiones que observé entre el personal de
salud y madres awajun a partir de las intensas actividades que se desarrollaban en Santa Maria
de Nieva para reducir la anemia.

Referencias bibliograficas

Berlin, B. (1977). Sumario de la primera expedicion etnobotéanica al rio
Alto Marafién, Departamento de Amazonas, Peru. Amazonia Pe-
ruana, (2), 87-100. https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperua-
na.vi2.248

Berlin, E. (1980). Aspectos sobre el control de la fertilidad entre los agua-
runa jibaro, Amazonas, Pert. Debates en Sociologia, (5), 141-153.
https://doi.org/10.18800/debatesensociologia.198001.007

Brown, M. (1978). From the hero’s bones: Three aguaruna hallucinogens
and their uses. En R. Ford (Ed.), The Nature and Status of Ethno-
botany (pp. 118-136). The University of Michigan Press.

Brown, M.F. y Van Bolt, M. L. (1980). Aguaruna Jivaro Gardening Magic
in the Alto Rio Mayo, Peru. Ethnology, 19(2), 169-190.

Brown, M. (1984). Una Paz Incierta: Historia y Cultura de las Comu-
nidades Aguarunas Frente al Impacto de la Carretera Marginal.
Centro Amazdnico de Antropologia y Aplicacion Practica.

Brown, M. (2007). Tsewa's Gift: Magic and Meaning in an Amazonian
Society. University of Alabama Press.

Buchillet, D. (1991). A antropologia da doenca e os sistemas oficiais de
saude. En D. Buchillet (Ed.), Medicinas tradicionais e medicina

ocidental na Amazonia (pp. 21-44). CEJUP, MPEG, UEP.

146



Amazonia Peruana

Dias-Scopel, R.P. (2018). 4 Cosmopolitica da gesta¢do, do parto e do pos-
-parto: autoaten¢do e medicalizagdo entre os indios Munduruku.
Editora Fiocruz. https://doi.org/10.7476/9786557080146.

Fasabi, M. (2022). Enfrentar la pandemia desde las plantas y el saber Shi-
pibo Konibo. Una vision de la salud desde la experiencia del Co-
mando Matico. Insite Journal, (6), 94-111. https://bit.ly/4gkhJOF

Follér M. L. (2004). Intermedicalidade: a zona de contato criada por povos
indigenas e profissionais de saude. En E. J. Langdon & L. Garne-
lo (Ed.), Saude dos povos indigenas: reflexoes sobre antropologia
participativa (pp. 129-148). ContraCapa, ABA.

Ghiggi Jr., A. (2022). Protagonismo de las mujeres kaingang en itinerarios
terapéuticos en el sur de Brasil. En J. Portocarrero, A. David Fer-
reira, & A. Ghiggi Jr. (Eds.), Mas alla de lo terapéutico: aproxima-
ciones etnogrdficas al estudio de la salud indigena en las tierras
bajas de América del Sur (pp. 225-257). CISEPA-PUCP.

Greene, Sh. (1998). The Shaman’s Needle: Development, Shamanic Agen-
cy, and Intermedicality in Aguaruna Lands, Peru. American Ethno-
logist, 25(4), 634—658.

Greene, Sh. (2009). Caminos y carretera: acostumbrando la indigenidad
en la selva peruana. Instituto de Estudios Peruanos.

Maluf, S. W., Silva, E. Q. y Da Silva, M. A. (2020). Antropologia da sau-
de: entre praticas, saberes e politicas. BIB - Revista Brasileira De
Informagao Bibliogradfica Em Ciéncias Sociais, (91), 1-38. https://
bibanpocs.emnuvens.com.br/revista/article/view/495

Menéndez, E. L. (2009). De sujetos, saberes y estructuras introduccion

al enfoque relacional en el estudio de la salud colectiva. Lugar
Editorial.

147



“Ajengibres son de mujer”: Autoatencion y agencia en los cuidados infantiles entre mujeres Awajiun
Helen Palma

Menéndez, E. L. (2005). Intencionalidad, experiencia y funcion: la arti-
culacién de los saberes médicos. Revista de Antropologia Social,
(14), 33-69. https://www.redalyc.org/articulo.oa?1d=83801402

Menéndez, Eduardo L. (2018). Antropologia médica en América Latina

1990-2015: una revision estrictamente provisional. Salud colecti-
va, 14(3), 461-481. https://dx.doi.org/10.18294/s¢.2018.1838

Langdon, E. J. (2014). Os dialogos da antropologia com a saude: contribui-
¢oOes para as politicas publicas. Ciéncia & Saude Coletiva, 19(4),
1019-1029. https://doi.org/10.1590/1413-81232014194.22302013

Langdon, E. J., y Garnelo, L. (2017). Articulacion entre servicios de salud
y “medicina indigena”: reflexiones antropoldgicas sobre politica y
realidad en Brasil. Salud colectiva, 13(3), 457-470. https://dx.doi.
org/10.18294/s¢.2017.1117

Ortner, S. (2007). Poder e Projetos: reflexdes sobre a agéncia. En M. Gros-
si, C. Eckert, P. Fry & P. Henry (Eds.), Conferéncias e didlogos:
saberes e praticas antropologicas. 25“ Reunido Brasileira de An-
tropologia — Goiania 2006 (pp. 45-80). Nova Letra.

Palma-Pinedo, H. (2020). Neoliberalismo, biocomunicabilidad y la pro-
duccion de ciudadanos salubres e insalubres. Un andlisis de las
politicas contra la anemia vistas desde la Amazonia peruana. An-
thropologica, 38(44), 131-156. https://dx.doi.org/10.18800/an-
thropologica.202001.006

Palma-Pinedo, H. (2023). Alimentando al capital humano: salud publi-
ca, anemia y desarrollo entre los awajun en Santa Maria de Nie-
va. [Tese de doutorado, Universidade Federal de Santa Catarina].
Repositorio institucional de la UFSC: https://repositorio.ufsc.br/
handle/123456789/252947

148



Amazonia Peruana

Shepard Jr., G. (2005). Venenos divinos: plantas psicoativas dos Machi-
guenga do Peru. En B. Labate & S. Goulart (Eds.), O uso ritual das
plantas de poder (pp. 187-217). Mercado de Letras.

Yampis, O. (2016). Plantas medicinales utilizadas durante el proceso de
parto y puerperio en madres de la comunidad nativa Awajun de
Achoaga, Amazonas — 2015. [Tesis de licenciatura, Universidad
Nacional Toribio Rodriguez de Mendoza de Amazonas]. Reposi-
torio institucional de la UNTRM: https://repositorio.untrm.edu.pe/
handle/20.500.14077/834

149






AMAZONIA DI\ SF Amazonia Peruana, Volumen XIX, N."37, agosto 2024; pp.151-174
PERUANA > 4 @@—,@E‘%’{{«M % p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663

https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.483

DIETA ALIMENTICIA DURANTE EL EMBARAZO
DE LAS PRIMERIZAS EN COMUNIDADES
ASHANINKA DEL Ri0 TAMBO, SATIPO

DieT DurING PReGNANCY OF FIRST-TIME MOTHERS IN ASHANINKA
CoMMUNITIES OF THE TamBO-SATIPO RIVER

Beatriz Anastacia Fabian Arias

Universidad Nacional de San Cristobal de Huamanga
beatriz.fabian@unsch.edu.pe

https://orcid.org/0000-0002-4978-0808

Violeta Benigna Rojas Bravo

Universidad Nacional Hermilio Valdizan
brojas@unheval.edu.pe

https://orcid.org/0000-0001-7764-5243
Envio: 20 de febrero de 2024  Aceptacion: 3 de mayo de 2024 Publicacion: 16 de agosto 2024

Resumen

El objetivo de la presente investigacion es determinar las princi-
pales caracteristicas de la dieta durante el embarazo de las primerizas en
las comunidades nativas ashdninka en la cuenca del rio Tambo, provincia
de Satipo, Region Junin. La investigacion es cualitativa, de tipo aplicada,
nivel exploratorio, método etnografico y disefio no experimental. Los ins-
trumentos utilizados fueron la guia de entrevista y la lista de cotejo. La
teoria que sustenta la investigacion es la historico-cultural de Vygotski.
La muestra representativa es de 20 pobladores (12 mujeres y 8 hombres).



Dieta Alimenticia durante el Embarazo de las Primerizas en Comunidades
Ashaninka del rio Tambo, Satipo
Beatriz Anastacia Fabian Arias y Violeta Benigna Rojas Bravo

Palabras clave: mujer embarazada, dieta, partera, recién nacido
Abstract

The objective of this research is to determine the main characteristics
of the diet during pregnancy of gilts in the Ashaninka native communities in
the Tambo River basin, Satipo province, Junin Region. The research is qual-
itative, applied, exploratory level, ethnographic method and non-experimen-
tal design. The instruments used were the interview guide and the checklist.
The theory that supports the research is Vygotsky’s cultural-historical theory.
The representative sample is 20 residents (12 women and 8 men).

Keywords: pregnant woman, diet, midwife, newborn
1. Introduccion

El articulo aborda la dieta alimenticia de la mujer ashaninka pri-
meriza, desarrollada desde antes de la llegada de los espanoles al Nuevo
Mundo y a la Amazonia peruana. Actualmente, las comunidades nativas en
el Peru estan distribuidas entre la ceja de selva, selva alta y selva baja, con
una poblacion aproximada de 350 000 habitantes, pertenecientes a trece
grupos lingiiisticos con diferentes costumbres, idiomas, pero que estan en
estrecha armonia con la naturaleza, el universo y los seres humanos.

El pueblo ashaninka de la cuenca del rio Tambo es un pueblo pre-
ocupado por cuidar la salud. Por eso tiene un especial cuidado en la dieta
alimenticia del padre primerizo y la madre primeriza desde los primeros
meses del embarazo, parto, puerperio. El Ministerio de Salud (2012) se-
fala que “los ashaninkas son muy cuidadosos con su cuerpo. En su vida
cotidiana tienen una fuerte relacion con las plantas medicinales” (p.12).
El pueblo ashaninka emplea el término de “primeriza” para la mujer
que da a luz por primera vez y ha establecido dietas para la pareja vin-
culadas al bosque, los seres humanos y el universo, porque estos pueblos
son respetuosos del mundo que los rodea.

Algunas investigaciones sobre salud realizadas en la cuenca del rio
Tambo, pese a las valiosas experiencias, presentan a los pobladores como

152



Amazonia Peruana

si fueran de cualquier otra ciudad costena o andina, sin tomar en cuenta
la vision holistica de la salud del pueblo ashaninka durante el embarazo,
parto y puerperio. La presente investigacion, en cambio, se sustenta en la
teoria histoérico-cultural de Vygotski (Riviére, 1996) porque incorpora a los
padres primerizos y a la partera-vaporadora ashaninka dentro del contexto
histérico-cultural durante el embarazo, parto y puerperio, para culminar
con éxito la llegada del nuevo ser y con una salud 6ptima de la primeriza
en armonia con la naturaleza, el universo y los seres humanos.

2. Antecedentes

Historicamente, los pueblos indigenas u originarios se desarrolla-
ron a lo largo y ancho de la cuenca amazoénica de América Latina, con len-
guas y costumbres diferentes. Asimismo, Medina y Mayca (2006) precisan
que, desde la concepcidn de salud y enfermedad, las mujeres primerizas de
los pueblos originarios estan controladas con la “dieta” mediante el cual
disminuyen los riesgos del embarazo, parto y puerperio. En consecuencia,
si se vulneran y desconocen las normas establecidas culturalmente, conlle-
varia a la enfermedad y la muerte.

Por su parte, Oyarce et al. (2009) senalan que una de las limita-
ciones estatales para una adecuada atencion en salud materna en territorio
de los pueblos originarios es la incomunicacion y la subestimacion de la
mayoria del personal de salud, porque casi no toma en cuenta las practicas
culturales durante el proceso del embarazo, parto y puerperio de las muje-
res. Por eso, es importante comprender las estructuras culturales, sociales
y econdmicos de estos territorios para controlar los altos indices de desnu-
tricién y bajo peso al nacer; mas alin, teniendo en cuenta que el Pert es un
pais multilingiie y pluricultural. En consecuencia, urge la formacion de los
profesionales en salud intercultural, insercion del parto vertical y politicas
publicas interculturales, entre otros.

Las practicas culturales y curativas de los agentes de salud asha-
ninka fueron desarrolladas desde una concepcion holistica de la salud (em-
barazo, parto y puerperio) desarrollada mediante dietas alimenticias por la
tsameto-partera, curandera-vaporadora. Esto nos permite comprender el

153



Dieta Alimenticia durante el Embarazo de las Primerizas en Comunidades
Ashaninka del rio Tambo, Satipo
Beatriz Anastacia Fabian Arias y Violeta Benigna Rojas Bravo

rol de la mujer en la salud desde sus raices propias transmitidas de genera-
cion en generacion (Medina y Mayca, 2006).

La concepcidn holistica de la salud del pueblo ashaninka de la
Selva Central del Peru esta establecida mediante reglas de comportamien-
to, sistemas rituales y organizacion social de la poblacion. Ademas, el em-
barazo, el parto y el puerperio van mas alla de las actividades fisiologicas
y psicologicas (individuales), pues trascienden en las relaciones sociales
y se vinculan con la reproduccion de la fuerza de trabajo. Es decir, es-
tan asociados con la generacion de nuevos miembros de la comunidad y
nueva mano de obra para las actividades productivas, como es el caso de
las mujeres ashaninka primerizas que son acompafiadas por una tsameto
(partera y vaporadora), que puede ser la madrina o su propia madre, a
partir de los cuatro meses de embarazo en su propia casa y desarrollando
sus actividades cotidianas.

En nuestro pais, los diversos pueblos indigenas u originarios ama-
zOnicos crean y recrean su sistema de conocimientos y practicas desde
su particular contexto historico y cultural, en el que la mujer cumple un
papel en el sistema de salud del pueblo ashaninka. Por eso, es importante
reconocer y comprender la alimentacion desde las raices profundas por-
que la partera se ocupa de la atencion del embarazo y del parto (Wiesse,
1975; Hvalkof' y Veber, 2005). Por eso, podemos afirmar que la partera
ashaninka es una trabajadora de la sociedad, porque el embarazo, parto y
puerperio son considerados no solo actividades del ambito privado, sino
que existe un trabajo (una actividad) social que se encarga de ese aspecto,
por lo que la partera cumple una funcidn social, es decir, un trabajo como
parte de la sociedad.

Asimismo, Medina y Mayca (2006) plantean que, en los pueblos
indigenas amazodnicos, el embarazo, parto y puerperio se orientan por
practicas socioculturales, por eso “el parto trasciende el ambito bioldgico
para convertirse en fendémeno social y cultural” (p.23). Resaltamos que los
pueblos indigenas u originarios tiene una vision holistica de la salud y no
esta segmentada; ademas, es creada y recreada en la exaltacion de la vida,
donde hay una generacion y regeneracion de manera constante, donde el

154



Amazonia Peruana

embarazo, parto y puerperio son tratados con un profundo respeto. El parto
trasciende desde lo ritual (proteccion de la parturienta del choque con espi-
ritus malignos), hacia lo social (trato digno en la familia y la comunidad).
Algo similar, pero con caracteristicas muy particulares se desarrolla el em-
barazo, parto y puerperio de las mujeres primerizas en las comunidades
campesinas del valle de Yanamarca (Jauja, Junin), desde la alimentacion,
reposo, acompanamiento e higiene.

Asimismo, la tsameto-partera, partera-vaporadora trasciende del
ambito privado hacia el &mbito social como guia, como orientadora de
los padres primerizos, porque la formacion del nifio o nifia ashaninka se
concibe socialmente desde el vientre materno. Por eso, la comunidad o
sociedad se preocupa por el nifio o nifia mediante la dieta estricta de los
padres primerizos y su relacion con la naturaleza y el universo.

Ademas, en la menarquia, la piber es aislada y preparada para su
nuevo rol hacia la maternidad, el rol “femenino” al interior de la familia
nuclear (pareja e hijos, hijas). Las mujeres ashaninka se emparejan a eda-
des muy tempranas. Por eso, en las diversas culturas, la adolescencia “es
mas una construccién cultural, con presencia de gran variedad de situacio-
nes, dependientes de su sitio de origen y culturas” (Lazo et al., 2019).

El embarazo, el parto y el puerperio son procesos bioldgicos, pero
responden también a la realidad de cada cultura, pues no cumplir con las
normas culturales establecidas por la comunidad “conlleva a la enfermedad
y la muerte. Es asi que durante el proceso del embarazo la mujer tiene que
someterse a una serie de condicionamientos a fin de llegar con éxito al parto”
(Medina et al., 2006, p.53). Ademas, la alimentacion tiene implicancias en el
proceso del embarazo, incluso en las condiciones de salud del recién nacido,
porque en los primeros seis meses del embarazo la madre se tiene que cuidar
mediante una dieta y evitar ser victima del cutipado. Cuando transgrede esta
norma, la mujer se enferma y, por tanto, acuden a la tsameto-partera o al
sheripiari, que son practicas chamanicas para que la trate de este mal.

La cutipa o cutipado es una amenaza que afecta al recién nacido
hasta causarle algun dafio; si no se trata oportunamente puede producirle la

155



Dieta Alimenticia durante el Embarazo de las Primerizas en Comunidades
Ashaninka del rio Tambo, Satipo
Beatriz Anastacia Fabian Arias y Violeta Benigna Rojas Bravo

muerte. Las mujeres embarazadas transmiten la mipa ingiriendo alimentos
indebidos, incluso el recién nacido adquiere la mipa cuando otras perso-
nas los miran o acarician, incluso escuchando cantos de los animales que
enferman a los recién nacidos. Esta enfermedad psicosomatica requiere la
atencion de las practicas curativas del chamanismo.

En el embarazo, desde la educacion propiamente ashaninka, la
gestante primeriza cumple la “dieta” alimenticia, evitando el consumo de
frutos silvestres, como el aguaje (Mauritia flexuosa), yarina (Phytelephas
macrocarpa), pan del arbol (4rtocarpus), ungurawi (Oenocarpus bataua
Mart), coco (Cocos nucifera), entre otros. Desde la practica cultural as-
haninka, los frutos, peces, aves silvestres —como la gallineta (Gallinu-
la silvestris), paujil (Crax salvini), pato silvestre (Cairina moschata)—y
animales silvestres —como el venado (Odocoileus virginiaus), sachavaca
(Tapirus terrestris)— que afectan el desarrollo del feto y generan dificul-
tades durante el parto.

La salud materna en las comunidades ashaninka de la cuenca del
rio Tambo se encuentra asociada a la calidad de atencion de ciertas tareas
domésticas que podrian afectar su estado, como el traslado de productos
pesados, cultivos de los sembrios, entre otros. Asimismo, alimentarse con
carne silvestre trae riesgos para las gestantes, por lo que durante los pri-
meros meses de embarazo las mujeres se cuidan de la mipa. La mipa es el
encanto producido por seres de la naturaleza como los animales del monte,
los cerros, es decir, esta vinculada a la relacion de las comunidades con
el ambiente; incluso transmitida por personas con energias negativas. La
mipa puede producir dificultades durante el parto, como retencion placen-
taria (Bazan, 2008).

El conocimiento de este conjunto de concepciones y practicas de
reproduccion y maternidad orientan y facilitan el didlogo y la salud en
la comunidad. Respecto de la valoracion de las practicas tradicionales de
salud que realizan las parteras en las comunidades campesinas y pueblos
indigenas u originarios, Oyarce et al. (2010) sefialan que la partera cum-
ple con brindar la dieta nutricional, cuidados prenatales, el puerperio y
lactancia, asi como apoyo afectivo y emocional a las madres primerizas

156



Amazonia Peruana

y a sus familiares. También, Medina et al. (2006) precisan que la dieta
durante el embarazo de la mujer primeriza busca que esta llegue con éxito
al parto, pues cuando siente malestar y se enferma recurre a la partera o
al vegetalista para su tratamiento, porque son los inicos que comprenden
el cutipado. Por eso, es importante que los profesionales del Ministerio de
Salud en territorio de los pueblos originarios comprendan las estructuras
culturales y brinden un tratamiento adecuado al controlar los altos indices
de desnutricion y bajo peso al nacer. Incluso, Oyarce et al. (2010) precisan
que la partera cumple la tarea de nutricion y cuidados prenatales durante
el puerperio y la lactancia, asi como el apoyo afectivo y emocional a las
madres primerizas.

Weiss (1975) sefiala que durante el embarazo existe una restriccion
dietética para la pareja orientada a no afectar la salud del nifio que aun esta
en el vientre materno. Esto se comprende debido a que el pueblo ashaninka
de la cuenca del rio Tambo tiene una relacion estrecha con el medio que le
rodea y sobre ella organizan sus formas de vida familiares, entre familias
y entre comunidades, asi como el uso de las quebradas, cochas, agricultura
integral e itinerante, alimentacion y dietas, formas de organizacion social,
curaciones vinculadas a deidades de la naturaleza y el universo. Asimismo,
Weiss (2005) expresa que detras de la produccion y consumo de alimentos
hay un sistema socioecondmico con valores y principios; una concepcion
sobre el mundo orientada a lograr un equilibrio ambiental, social, eco-
némico y de salud. Esta concepcion se expresa en las caracteristicas que
describiremos en los siguientes acapites del articulo.

3. La tsameto maestra, partera-vaporadora ashaninka

Es la adulta mayor con experiencia en atender a la mujer gestante
embarazada por primera vez y la acompafia desde los primeros meses. La
primeriza, hasta los tres primeros meses, se alimenta normalmente, incluso
realiza sus actividades cotidianas (trabajar en la chacra, cosechar y cargar
yuca, platano, lefia, entre otros). A partir del cuarto mes, el acompaia-
miento de la partera-vaporadora es mas cercano a la primeriza, porque
presenta nduseas, mareos, vomitos, dolor de cabeza y dolor de cintura.
La partera-vaporadora es una guia y orientadora de la familia ashaninka,

157



Dieta Alimenticia durante el Embarazo de las Primerizas en Comunidades
Ashaninka del rio Tambo, Satipo
Beatriz Anastacia Fabian Arias y Violeta Benigna Rojas Bravo

ayuda a procesar los cambios corporales y bioldgicos con el cuidado de la
alimentacion y salud durante el primer embarazo, parto y puerperio desde
una vision holistica. Incluso es la encargada de vaporar después del parto
con plantas medicinales, llamadas también “plantas de uso magico y ri-
tual” desde la vision occidental.

La partera-vaporadora ashaninka, experimentada y formada por
otras generaciones que la antecedieron, es elegida como madrina por los
padres de la primeriza, pero resulta ain mejor si la madre o abuela es par-
tera-vaporadora y acompafia a la primeriza en el primer embarazo, en el
primer hijo o hija, preparando la dieta alimenticia, practicada durante ge-
neraciones y que prohibe consumir coco, frutas dulces, peces gordos, car-
ne de animales silvestres, abstencion de relaciones sexuales, entre otros.

Ademas, el padre primerizo debe evitar ir al bosque, tampoco debe
cortar arboles, ni coger plantas; no debe transitar cerca de las rocas, ni
acercarse a las fuentes de agua (quebradas, rios, cataratas y puquios); tam-
poco debe jugar futbol, ni acudir a fiestas, ni tomar bebidas, porque se
enfermaria la madre, el nifio o nifa. Asimismo, los padres primerizos no
deben caminar por la noche para evitar el choque con el mal aire, anima-
les silvestres, insectos y aves nocturnas. Estas restricciones, establecidas
desde la educacion propiamente ashdninka (partera-vaporadora), permiten
culminar con éxito el nacimiento del nifio, nifia y con la salud satisfactoria
de la madre.

La partera-vaporadora es una agente de salud ashaninka que acom-
pana a la primeriza con mucha paciencia, valentia, trato digno y seguri-
dad, porque la mujer primeriza durante el embarazo, parto y puerperio
se encuentra fragil y debilitada, estd entre la vida y la muerte. El parto es
doloroso y la partera actia como un soporte emocional; asi, la primeriza se
siente acompafiada, amada y si estd triste le da fuerza, valentia y seguridad.
Por eso, la partera no puede ser una persona iracunda, agresiva ni gritona,
porque estas actitudes y expresiones afectaran a la madre, al nifio o nifia.

Desde esta realidad, el embarazo, parto y puerperio, lo ritual gira
hacia el respeto. Por eso, los agentes de salud, como sheripiaris, tsan-

158



Amazonia Peruana

tatsiris, parteras, vaporadoras y sobadoras han desarrollado un profundo
conocimiento sobre la variedad de hierbas medicinales (ivenki) y la resina
de los arboles para curar a sus pacientes.

4. La primeriza ashaninka

La mayoria de primerizas ashaninka tienen al primer hijo entre los
catorce, quince y dieciséis anos, pues la mayoria de ellas tienen sus parejas
en la adolescencia, generalmente después de la salida del noshinto (la cho-
za) y haber cumplido con la dieta rigurosa durante la menarquia. Por eso,
entre los ashaninka, la adolescencia “es mas una construccion cultural,
con presencia de gran variedad de situaciones, dependientes de su sitio de
origen y culturas” (Medina y Mayca, 2006, p. 23, citado por Lazo et al.,
2019, p. 47).

La dieta alimenticia en los padres primerizos es obligatoria. Mien-
tras que, en el segundo hijo, la dieta de los padres es opcional, si quieren
lo pueden hacer o desistir de ella. En la cuenca del rio Tambo, la mujer
ashaninka primeriza cumple con la dieta alimenticia guiada por la parte-
ra-vaporadora o madrina a partir del cuarto, quinto y sexto mes de embara-
70, seguida de la preparacion fisica y psicologica. La primeriza, a partir de
los siete a nueve meses, se alimenta de pescado, carne de monte, platano
verde (Musa paradisiaca) y frutas silvestres. Sin embargo, si se excede
en el consumo podria tener complicaciones, por lo que solo puede comer
algunas variedades de pescado y sin excesos.

La dieta alimenticia de la primeriza esta orientada a prevenir la
pérdida del embarazo, sea por antojos, caidas o hemorragias. A partir del
cuarto mes de embarazo, en forma prudente, la mujer guarda reposo, pues
tampoco puede estar quieta todo el tiempo. Ademas, la preparacion fisica
de la primeriza es importante: debe caminar con normalidad en su casa y
alrededores, no debe correr con exageracion; debe trabajar en la chacra,
pero sin caer en excesos; tampoco debe cargar sobrepeso, porque el feto
se esta acomodando para el parto y podria causar hemorragias y abortos
prematuros. Asimismo, es importante la preparacion psicologica, porque
la partera-vaporadora debe transmitir emociones a la primeriza y al recién

159



Dieta Alimenticia durante el Embarazo de las Primerizas en Comunidades
Ashaninka del rio Tambo, Satipo
Beatriz Anastacia Fabian Arias y Violeta Benigna Rojas Bravo

nacido con la finalidad de que la gestante se sienta protegida y se sienta
segura de si misma.

La tarea esencial de la partera-vaporadora es culminar con éxito
el parto de la primeriza y, si vulnera las normas sociales de la comunidad,
podria traer complicaciones en la salud, como enfermedad y fallecimiento
de la primeriza o del recién nacido. En este contexto historico y cultural,
la mayoria de las mujeres ashaninka cargan canastas de yuca, platano o
lena desde la chacra a la vivienda; eso afecta la salud y genera dolores
muy fuertes durante el parto, haciendo que el nifio o nifia demore en nacer.
Cuando va al monte a proveerse de alimentos, la primeriza afronta riesgos
como caidas, hemorragias, mordeduras de serpiente, lo que incluso puede
causar su deceso o afectar la salud emocional del nifio o nifa.

Ocasionalmente, cuando los padres primerizos —la primeriza, en
particular— se van al monte incumpliendo con la dieta, estan expuestos a
chocarse o tener algun encuentro inesperado con el arcoiris al cruzar por
los humedales, lo que le causaria una hemorragia o aborto por efecto del
gas metano que abunda en el bosque tropical. De igual forma, si el padre
primerizo corta arboles, captura peces o animales, los espiritus de estos
causaran alguna enfermedad al padre, como dolor de cabeza, fiebre, males-
tar del cuerpo y esto serd transmitido al nifio o nifia y a la madre.

Por ello, la partera-vaporadora educa en la vida cotidiana a los
padres primerizos para que violen los codigos culturales, porque podria
causar dafios o enfermedades, como el arcoiris, mal viento, picadura de
avispas, picadura de serpientes y espiritus de los animales del monte,
porque la salud estd relacionada con el ser humano, los espiritus de la
naturaleza y el universo. Si incumplio con la dieta alimenticia, la prime-
riza sufrird dolor durante el parto por cinco o seis horas, tendra estrés
posparto, se enfermara y envejecera en forma prematura; la piel del re-
cién nacido no tendré elasticidad y la piel herida de la madre demorara
en sanar. Por lo general, si la primeriza cumple con la dieta el parto es
normal, porque el cuerpo esta oxigenado y la piel tiene elasticidad y no
tendré secuelas de ningun tipo.

160



Amazonia Peruana

El embarazo, parto y puerperio, ademas de ser procesos bioldgicos
por los que atraviesan los padres primerizos, también son construcciones
culturales desarrolladas por generaciones anteriores y orientadas a culmi-
nar con éxito el nacimiento del nuevo ser, con sistemas de conocimientos
y practicas de atencion, asociados a la naturaleza y el universo.

5. La alimentacion de la primeriza y la partera-vaporadora
ashaninka

El pueblo ashaninka valora altamente la salud, por eso cuidan la
salud de la madre primeriza y del nuevo ser, que desde el vientre mater-
no debe llevar una alimentacion cuidadosa. La primeriza cuida su salud
fisica mediante una dieta alimenticia, una dieta cultural preparada a partir
de los recursos alimenticios existentes en la comunidad ashéaninka, pero
cuidadosamente seleccionada por la partera-vaporadora y transmitida de
generacion en generacion.

La dieta alimenticia de la primeriza empieza en el cuarto mes de
embarazo y consiste basicamente en caracol asado, mahona, “dale-dale”
y platano rayado. El tipo de dieta influye en el manejo emocional y la so-
cializacion posterior del recién nacido. La primeriza debe alimentarse solo
con carne de pescado capturado con las manos, pues, si se pesco con malla,
el nifio se enredard en el vientre y tendra dificultad al nacer y para superar
la adversidad; la partera-vaporadora le da de beber plantas medicinales
para atenuar el dolor durante el parto.

En caso de que la primeriza incumpla con la dieta alimenticia,
tendrd un efecto negativo en el nuevo ser que vendréa al mundo, como Ju-
lia expresa: “No debe comer nada de frutas dulces como platano inguiri
(Musa * Paradisiaca), pifia (Hominoideos), naranja (Citrus sinensis),
cafa de azucar (Saccharum officinarum), porque causaria la caida de los
dientes y cabellos del nifio o nifia” (comunicacion personal). Asimismo,
José explica: “Al recién nacido le ponen en la cabeza jugo de cortezas
raspadas para que no le caiga el cabello” (comunicacion personal). In-
cluso, Josefina también relata: “No debe consumir sal ni aji, porque se

161



Dieta Alimenticia durante el Embarazo de las Primerizas en Comunidades
Ashaninka del rio Tambo, Satipo
Beatriz Anastacia Fabian Arias y Violeta Benigna Rojas Bravo

caeran los dientes del nifio, nifia y de la madre” (comunicacion personal);
incluso si consume carne de algunos animales afectara en el nacimiento
del nifio, nifia, como Carmen relata: “Si come el pez zungaro o ronsoco,
el nifio sera gordo y no podra nacer” (comunicacion personal). Ademas,
Carlos explica que: “Si el padre come carne de lagarto o culebra, le afec-
tara al nifio porque gateara como serpiente” (comunicacién personal).
Por su parte, Chabela comenta: “Si la madre come carne de tortuga du-
rante el embarazo el nifio nacera con locura” (comunicacion personal).
El nifio o nifia, al ser formado asi desde el vientre materno, nace sano,
lleno de vitalidad e impregnado con energias de la naturaleza y libre de
enfermedades.

Cuando la primeriza cumple con la dieta estricta, el nifio nacera
sano. Como Angel explica: “Cuando el nifio, nifia nace saludable, tendra
buena memoria, intelectualmente desarrollado, si incumple con la dieta, el
nifio o nifia no tendra la piel fuerte y tendra leganas en los 0jos” (comuni-
cacion personal) y para curarlo la primeriza bebera en infusion la malva
(Malva Sylvestris) y paico (Dysphania ambrosioide). Después del parto,
la tsameto vapora a la primeriza con hierbas medicinales, porque la leche
materna y la sangre atrae a las serpientes, bichos, animales e insectos. Si
algunos padres primerizos incumplen la dieta, los espiritus de los anima-
les, aves y peces influiran en la personalidad y caréacter del nifio nifia, por
eso algunos seran ociosos, ariscos, inquietos, envidiosos, llorones, mafo-
sos y pleitistas. Y esto ocurre porque los padres primerizos no cumplieron
con la dieta alimenticia.

La “dieta estricta” comprende alimentos, bebidas y prohibiciones
como acercarse al agua, ya sea en las quebradas, rios, cataratas, cochas y
humedales. Como Rebeca explica: “Se chocara con el bufeo, sapos, boas
y yacumama que son los duefios del agua y podrian causar la muerte del
nifio, nifia y de la madre” (comunicacion personal). Incluso, Elvira narra
que: “Podria chocarse con el arcoiris y desde el embrion jalara al espiritu
del nifio, nifa causando la muerte del feto y hemorragia a la madre” (co-
municacion personal). Ademas, la primeriza debe llevar una alimentacion
muy suave generalmente basada en la carne de aves, como Angel narra:

162



Amazonia Peruana

“debe alimentarse con carne de paloma cuculi (Zenaida meloda) y perdiz
(Alectoris rufa), porque son comidas suaves” (comunicacion personal).
Esta dieta tendra efecto en la salud y las relaciones sociales como Juan co-
menta: “el caracter de la nifia o del nifio sera amable, carifioso, acogedor,
atento y estimara a la gente y sera socializador” (comunicacion personal)
al interior de la familia y en la comunidad.

La partera-vaporadora, se encarga de proteger la salud de la ma-
dre primeriza y del nifio o nifia para prevenir la mipa. Para evitarla, Ana
explica: “Al recién nacido, la tsameto le pone un collar de algodon en
el cuello” (comunicacion personal). Y si, ocasionalmente, algunos padres
incumplen con la dieta cultural, los espiritus de los animales, aves y peces
influiran en la personalidad y caracter del nifio o nifia; tal y como Carlos
precisa: “Algunos nifios seran ariscos, inquietos, envidiosos, ociosos, llo-
rones, manosos, pleitistas, porque los padres primerizos no llevaron una
dieta estricta” (comunicacion personal). Los relatos resaltan la estrecha
relacion y armonia existente entre el ser humano y la naturaleza (arboles,
hortalizas, frutos, peces y animales). Respecto de la enfermedad fisica, los
agentes de salud ashaninka comprenden que la enfermedad ingresa por la
boca mediante los alimentos (frutas, carne, tubérculos y hortalizas), por
eso, el nuevo ser humano que viene al mundo es preparado para adaptarse
con ¢éxito al contexto sociocultural e histdrico en el que vive.

6. El parto de la primeriza ashaninka

Las mujeres primerizas dan a luz en forma vertical (cuclillas) sobre
esteras y agarradas de dos palos hasta que caiga la placenta y, después, la
partera-vaporadora procede a cortar el ombligo del recién nacido con la
punta de la flecha o paka (bambu) previamente desinfectada en el fuego.
Por lo general, el parto es rapido y sin sufrimiento de la madre y el lugar
del parto se desarrolla al interior de la casa, en ocasiones cerca de la huerta.
Después del parto, la mujer primeriza se sienta sobre la estera hasta que
termine de sangrar y eliminar los liquidos retenidos y enseguida la tsameto
manda a que entierren la placenta bajo tierra para evitar el mal olor y pre-
venir enfermedades.

163



Dieta Alimenticia durante el Embarazo de las Primerizas en Comunidades
Ashaninka del rio Tambo, Satipo
Beatriz Anastacia Fabian Arias y Violeta Benigna Rojas Bravo

La partera-vaporadora bafa a la madre y al recién nacido con agua
de malva (Malva Sylvestris) y achiote (Bixa Orellana); incluso corta el
ombligo al recién nacido con la punta de la flecha, paka o bambt (Bambu-
soideae), desinfectada en el fuego y luego la primeriza bebe el ivenki con
agua hervida fria mezclada con ceniza (Golovinomyces cichoracearum).
En todo este proceso, la partera-vaporadora acompafia a la parturienta y
en ocasiones, cuando el parto no es normal o demora demasiado, llama al
sanitario para la aplicacion de ampollas.

Asimismo, el padre primerizo, después del parto de su concubina,
lleva una dieta estricta como evitar jugar el futbol, estar prohibido de ir al
bosque y a la chacra, no cortar arboles, no comer carne de monte (cutpe, ma-
jaz, sachavaca). Por su parte, Carmela relata: “Para que el nifio no sea lloron
le echan unas gotas de shinkatoshiivenki para que se quede dormido” (comu-
nicacion personal) y la madre puede realizar sus actividades (lavar, cocinar,
hilar o tejer en el telar). La dieta en los primerizos es importante, porque sin
ella la enfermedad afectara a los padres primerizos. Como Elvira comen-
ta: “El nifio, nifia gateara por la tierra y no podra caminar, serd enfermizo,
tendra fiebre, llorard y no dejara dormir a sus padres” (comunicacion per-
sonal). Asimismo, Miqueas narra que: “El padre primerizo no puede jugar
fatbol, no puede ir a la fiesta, no debe caminar de noche, no puede ir al rio,
no puede ir al monte porque podria tocar la lupuna, chocarse con el espiritu
del cerro y cataratas encantadas, tampoco puede tener relacion sexual con
otra mujer” (comunicacion personal). Incluso, el encanto se extiende a las
hojas de achiote (Bixa Orellana), huayruro (Ormosia coccinea) y huito (Ge-
nipa americana); a animales como el venado (Cervidae), majaz (Cuniculus
paca), ronsoco (Hydrochoerus hydrochaeris) y mono; aves silvestres como
el chikhuak, buho (Strigiformes) y tucan (Ramphastidae). Estos animales
de la naturaleza estan asociados a la mipa y esto evidencia que la salud es
entendida de forma integral (fisica, psiquica y social).

7. Los padres primerizos y la dieta postparto

Cuando se cae el ombligo del recién nacido ha culminado la dieta
y la pareja de primerizos masticara la hoja de ibarantsi, la cual contiene

164



Amazonia Peruana

analgésico para prevenir la caries y mantener los dientes sanos. Al finalizar
la dieta, ambos primerizos tomaran el jugo de mamones de platano (Musa
paradisiaca L.), para lavar el estdmago y vomitar. Con estas practicas curati-
vas la madre no sentira dolor y después volvera a alimentarse normalmente.
Después de la caida del ombligo del nifio o nifia, a los cinco u ocho dias, el
padre retornara a sus actividades cotidianas como pescar, cazar, cultivar y
extraer, entre otros. Estas ensefianzas son transmitidas de generacion en ge-
neracion, orientadas a proteger la salud de las nuevas generaciones.

Después del parto, la madre primeriza no sale de su casa porque
el recién nacido puede ser “ojeado” por otras personas. El “0jeo” o “mal
de 0jo” lo realiza la persona involuntariamente o por envidia al quedar
cautivada por la belleza o al transmitir energias negativas que impactan
en el niflo o nifa. Los sintomas son nauseas, diarrea, fiebre, decaimien-
to, cansancio, pérdida de peso, insomnio y, si no se cura a tiempo, puede
agudizarse. Por eso, en los primeros meses de embarazo, las primerizas
se cuidan de la mipa, porque genera dificultades durante el parto, dada la
hemorragia y retencion de placenta (Bazan, 2008).

Asimismo, la madre no puede dejar al recién nacido en la hamaca
porque los espiritus de la naturaleza tirardn sus municiones (arenas, piedri-
tas, palitos, hormigas) mediante el mal aire hasta enfermarlo. Ademas, algu-
nas enfermedades estan construidas en su entorno sociocultural, conocidas
como enfermedades psicosomaticas. Por eso, las mujeres primerizas no pue-
den ir a los entierros, porque el espiritu del muerto podria cutipar al bebé
hasta enfermarlo. La dieta de los padres primerizos es importante para evitar
dafios o enfermedades al recién nacido, como el susto, mal aire, chacho, mal
de ojo, el cutipado y la mipa. El cutipado se elimina mediante la vaporiza-
cion con plantas medicinales que emplea la tsantatsiri. La mipa es el espiritu
maligno que roba al espiritu del recién nacido dejandolo casi al borde de la
muerte y solo el chaman (sheripiari) puede curarlo.

8. Hierbas medicinales, bebida fundamental para la primeriza

Durante los primeros sintomas del parto, la primeriza bebe hier-
bas medicinales sagradas llamadas ivenki (plantas de uso magico y ritual),

165



Dieta Alimenticia durante el Embarazo de las Primerizas en Comunidades
Ashaninka del rio Tambo, Satipo
Beatriz Anastacia Fabian Arias y Violeta Benigna Rojas Bravo

aplicadas de acuerdo con los sintomas que presenta durante y después del
parto, como fiebre, dolor, hemorragia o cuando no pueda dar a luz. Por
ejemplo, tienen hierbas medicinales como el otsomonteivenki para facili-
tar el parto de la mujer; el timakorentsivenki cuando se presentan dolores
durante el parto; el tsaronkaivenki en casos de hemorragia o no puede dar
a luz; el atsarentsitsiivenki durante el parto; el tsaronkaivenki después de
dar a luz, o el oantsiivenki cuando no pueden dar a luz durante varios dias.
Asimismo, durante el nacimiento del nifio o nifia, la partera-vaporadora
aconseja a la madre a cuidar la alimentacion y salud del recién nacido.

Asimismo, la primeriza tiene que beber otras hierbas medicinales,
como el menkoriivenki, bebida que sirve para curar el colico y dolor de
cabeza; el tsomishentoivenki, para cortar la lactancia en nifios o nifias; el
matsontoshiivenki, para evitar malos estados de &nimo durante el posparto;
el shiovanaivenki, anticonceptivo que toma la primeriza para no tener hijos
muy seguidos; el wayrontsiivenki, para volver a tener otro bebé después de
varios anos, el irajantsiivenki, bebida que se toma durante la menstruacion.

En el cuidado de la salud del nifio o nifia se utiliza el shencantos-
hiivenki, gotas para echar a los ojos del recién nacido por un espacio de
cinco dias para que duerma y la madre pueda hacer sus tareas cotidianas;
el tsintsiivenki, bebida para que el nifio o la nifia tenga fuerza y camine
rapido; el incajareivenki, para calmar las infecciones diarreicas agudas.
En el Pert, se practican una diversidad de medicinas basadas en plantas,
animales y minerales, terapias espirituales, técnicas manuales y ejercicios
aplicados de forma individual o en combinacion para mantener el bienes-
tar (Nicahuate, 2007; Medina y Mayca, 2008).

9. La primeriza, el cuidado del cuerpo y los espiritus de la naturaleza

La partera ensefa a la primeriza desde el embarazo a cuidarse del
cutipado, antes y durante el parto y puerperio. Por eso, los padres primeri-
zos no pueden realizar actividades en el bosque (Fagus Sylvestris), como
cortar arboles, pescar, cazar animales o recolectar frutos. De lo contrario,
el recién nacido se enfermard y solo el sheripiari podra curarlo con el iven-

166



Amazonia Peruana

ki. En ocasiones, si un nifio o nifia se enferma es porque el espiritu de algun
animal silvestre ingres6 al cuerpo del nifio causando la cutipa.

Los padres primerizos no deben acariciar a los animales, pues, si lo
hacen, el espiritu del animal va a cutipar al nifio y a la nifia. Por ejemplo, si
acaricia al mono, su hijo se parecera al mono; si acaricia al loro, su hijo se
parecera al loro (Poicephalus); si acaricia al tucan (Ramphastidae), su hijo
tendra pelo de tucan. Incluso, si al recién nacido lo sacan en la oscuridad
le afectara el mal aire, como hojarascas (Hibiscus cruentus), luciérnagas
(Lampyris noctiluca) y mariposas nocturnas (Ascalapha odorata). Asimis-
mo, los espiritus del agua (Lithops), tierra (Terra o tellus), rocas (Bryoria
fremontii) y piedras (Lithops) raptan al espiritu del recién nacido y este se
enferma.

Por ello, la dieta alimenticia de los primerizos estd asociada a la
prevencion de las enfermedades y, para curar al nifio o nifia, los familiares
acuden en los agentes de salud ashaninka como sheripiaris, tsantatsiris,
sobadoras, hierberas, parteras, vaporadoras que curan con hierbas medi-
cinales sagradas denominadas, desde la vision occidental, plantas de uso
magico y ritual. El chaman utiliza la ayahuasca ‘kamarampi’ (Baniste-
riopsis caapi), el tabaco ‘sheri’ (Nicotina tabacum) y el toé-toé¢ (Brug-
mansia suaveolens), para curar a los pacientes. La identificacion y uso del
valor curativo del ivenki es transmitido por la partera-vaporadora solo a
sus “alumnas” o aspirantes a parteras-vaporadoras y no a personas extra-
fias. Ademas, las primerizas son conscientes de que no pueden beber las
plantas medicinales sagradas, ni tocar la patekina, tampoco la hoja de la
sachapapa (Dioscorea trifida) sin haber dietado y sin la guia de las parte-
ras-vaporadoras.

10. La alimentacion de los primerizos en la vida cotidiana

Los padres primerizos ashaninka retornan a su alimentacion coti-
diana después de la caida del ombligo del recién nacido. Esta alimenta-
cion cotidiana consiste en caldo de gallina, enchipados, ahumados, chil-
cano, chupispa de pescado como boquichico (Prochilodus nigricans),
palometa (7Trachinotus ovatus), zdbalo (Cucurbita maxima), gusanos

167



Dieta Alimenticia durante el Embarazo de las Primerizas en Comunidades
Ashaninka del rio Tambo, Satipo
Beatriz Anastacia Fabian Arias y Violeta Benigna Rojas Bravo

(Tsiopa, kota, majo); tubérculos como camote (Ilpomoea batatas), pituca
(Colocasia Esculenta), yuca (Manihot Esculenta), dale-dale (Calathea
allouia); frutas como pifa (4dnanas comosus), cafia de azucar (Saccha-
rum officinarum), papaya (Carica papaya), platano (Musa *x Paradisia-
ca), naranja (Citrus sinensis), guaba (Inga edulis), pomarrosa (Syzygium
jambos), mango (Mangifera indica), taperiba (Spondias dulcis Parkin-
son), entre otras.

Ademas, vuelven a tomar sus bebidas como masato de yuca, ma-
sato de frutas (mango, platano inguiri), alimentarse de carne de animales
silvestres como del mono, majaz (4gouti paca), sachavaca (Tapirus terres-
tres), venado (Cervus elaphus), lagarto, (Lacertilia), motelo (Chelonoidis
denticulata); e incluso carne de aves como paujil (Nothocrax urumutum),
pava de monte (Penelope jacquacu) y otros productos como el platano
sancochado, tacacho, arroz, variedades de frijol, sal y aji, entre otros.

11. Conclusiones

a) La partera-vaporadora cumple un rol social importante en la co-
munidad ashéninka, pues debe acompafiar a la primeriza en el
proceso del embarazo, parto y puerperio. Ademas, se encarga de
establecer una dieta determinada para los padres primerizos, asi
como una serie de actividades que puedan realizar. A su vez, esta-
blece prohibiciones que pueden afectar la salud de la madre y del
nifio que esta por nacer.

b) La madre primeriza ashaninka se ubica generacionalmente entre
los catorce y dieciséis afios, es decir, constituyen una poblacion
principalmente adolescente. La primeriza debe seguir rigurosa-
mente las disposiciones alimenticias, de salud y de actividades
que establece la partera-vaporadora. De esa disciplina dependera
la salud de la madre y del nuevo nifio que est4 por nacer. La vul-
neracion de la dieta establecida por la partera podria traer como
consecuencia la enfermedad o malestar en la madre o la criatura
por nacer.

168



Amazonia Peruana

d)

La dieta alimenticia de la primeriza en la comunidad ashaninka
no es un asunto privado, sino que se inscribe en el ambito de
la salud comunitaria. Es decir, la salud de la primeriza es una
preocupacion social de la comunidad. Por eso, se designa a la
partera-vaporadora para que pueda guiarla y orientarla. Asimis-
mo, la dieta alimenticia de la primeriza responde a las practicas
socioculturales del pueblo ashaninka, asi como a la biodiversidad
que alberga el territorio donde habitan estos pueblos. Esta “dieta
estricta” debe ser cumplida a cabalidad durante el proceso del
embarazo, el parto y el puerperio. Asimismo, la dieta esta acom-
pafiada de un tratamiento medicinal por parte de la partera-va-
poradora sobre la base de hierbas medicinales llamadas también
“plantas de uso magico y ritual”.

El parto de las primerizas ashaninkas responden a las condiciones
historicas y socioculturales del pueblo ashaninka. A diferencia de
la tradicion médica occidental, las mujeres ashdninkas dan a luz
de forma vertical sobre unas esteras y agarradas de dos palos ver-
ticales. Una vez que el nifio nace, la partera-vaporadora corta el
cordon umbilical con la punta de una flecha o un bambu afilado
(paka) preparado especialmente para ese procedimiento. Asimis-
mo, el parto sucede en el ambiente familiar, cerca al huerto de
la casa por la vinculacion cultural ashaninka con la naturaleza.
Después del parto, la partera-vaporadora bafa a la madre y al re-
cién nacido con agua de malva (Malva Sylvestris) y achiote (Bixa
Orellana) para poder limpiar sus cuerpos y cuidarlos de alguna
infeccion.

La dieta estricta de los padres primerizos termina cuando se cae
el ombligo del nifio recién nacido. Este fin de la dieta especial
se marca con la masticacion de la hoja de ibarantsi que contiene
analgésicos y evita las caries. Asimismo, ambos padres beben el
agua de mamones de platano para lavar el estomago y limpiar el
organismo. Antes de este proceso, la primeriza que dio a luz debe
continuar con sus actividades limitadas y establecidas por la par-

169



Dieta Alimenticia durante el Embarazo de las Primerizas en Comunidades
Ashaninka del rio Tambo, Satipo
Beatriz Anastacia Fabian Arias y Violeta Benigna Rojas Bravo

170

2)

h)

tera-vaporadora. Luego de la caida del ombligo del nifio recién
nacidos, pueden ambos padres retomar sus actividades cotidia-
nas. De lo contrario, al vulnerar las costumbres y tradiciones del
pueblo ashaninka, pueden motivar que el nifio o la madre adquie-
ra alguna enfermedad o mal como la mipa o el mal de ojo.

En todo el proceso de cuidado de la primeriza ashaninka, las hier-
bas medicinales juegan un papel de mucha importancia, porque
vienen a ser el medicamento principal de la primeriza y todos los
sintomas que presenta durante el embarazo, el parto o el puerperio
seran tratados por la partera-vaporadora con hierbas medicinales
y que han sido usadas durante muchos siglos y sus propiedades
curativas se transmiten de generacion en generacion.

La tsameto-partera ensefia a las primerizas a cuidarse de los “es-
piritus” de la naturaleza para que puedan cuidar su salud y la del
nifio por nacer. Si bien la relacion de los habitantes ashaninkas
con la naturaleza es armoniosa, esta relacion puede verse per-
judicada o trastocada cuando las primerizas no cumplen con las
prescripciones de las parteras-vaporadoras. Y el producto del in-
cumplimiento, es el cutipado, pues algin espiritu de la naturaleza
(sea vegetal o animal) afecta al nifio que esta por nacer. Esto ocu-
rre cuando el padre o la madre primeriza sale al bosque a pesar de
la prohibicién de la partera-vaporadora y como consecuencia trae
el cutipado del nifio o nifia y, si esto sucede, es el chaman o sabio
ashaninka el inico que puede curarlo.

La dieta, el cuidado y las actividades de la madre primeriza asha-
ninka estan determinadas por lo histdrico y sociocultural. Es de-
cir, se convierten en asuntos de preocupacion social que exceden
el ambito privado. Esto nos muestra que la salud reproductiva es
un problema social en el pueblo ashaninka, también manifiesta
una relacion armoniosa entre los habitantes y su entorno natural,
asi como una consideracién especial por las guias en el cuidado
durante el embarazo, parto y puerperio. Finalmente, nos muestra
una vision holistica de la salud del pueblo ashaninka, distinta al



Amazonia Peruana

mundo occidental, la de cuidar el embarazo, parto y puerperio.
En resumen, la dieta alimenticia en las comunidades ashaninkas
responden a valores sociales colectivos.

Referencias bibliograficas

Andina, E., Silva, M. y Siles, J. (2021). Creencias y practicas alimentarias
en embarazo y puerperio: aplicaciéon del Modelo de Tradiciones de
Salud. Enfermeria global, 20(1), 98-121. https://doi.org/10.6018/
eglobal.413651

Argiiello, H. y Mateo, A. (2014). Parteras tradicionales y parto medica-
lizado, ;un conflicto del pasado? Evolucion del discurso de los
organismos internacionales en los ultimos veinte afios. LiminaR,
XII(2), 13-29. https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_
arttext&pid=S1665-80272014000200002

Banda, A., Aguirre, A., Casique, L., Diaz, R. y Rodriguez, L. (2019). Cui-
dados culturales durante el puerperio mediato en las mujeres indi-
genas. Revista ENE de Enfermeria, 13(1), 1-20.

Bazan M. (2008). Madre Nativa. Experiencias acerca de la salud mater-
na en las comunidades ashaninkas y nomatsiguengas. Salud Sin
Limites.

Calderon, A., Calderdn, J. y Mamani, A. (2021). Percepcion cultural del
“embarazo y parto” en las comunidades campesinas del distrito
Ayaviri-Puno. Investigacion Valdizana, 15(3), 161-169. https://doi.
org/10.33554/riv.15.3.1103

Carihuentro, S. (2007). Saberes Mapuche que debiera incorporar la edu-
cacion formal en contexto interétnico e intercultural segun sabios
Mapuche. [Tesis de maestria inédita, Universidad de Chile, Facul-
tad de Ciencias Sociales, Escuela de Posgrado, Programa Magister
en Educacion].

171



Dieta Alimenticia durante el Embarazo de las Primerizas en Comunidades
Ashaninka del rio Tambo, Satipo
Beatriz Anastacia Fabian Arias y Violeta Benigna Rojas Bravo

Coordinadora de las Organizaciones Indigenas de la Cuenca Amazonica
(COICA). (2005). Agenda Indigena Amazonica: Volviendo a la
Maloca. Imprenta Nuestra Amazonia.

Comision Econdmica para América Latina y el Caribe (CEPAL). (2010).
Salud materno-infantil de pueblos indigenas y afrodescendientes
de América Latina: aportes para una relectura desde el derecho a

la integridad cultural. Naciones Unidas. https://repositorio.cepal.
org/bitstream/handle/11362/3797/1/1cw347.pdf

Estrella, E. (1990). El pan de América: etnohistoria de los alimentos abo-
rigenes en el Ecuador. Ediciones Abya-Yala.

Fabian, B. (2015). Educacion ashaninka en comunidades nativas de la
cuenca del Rio Tambo. [Tesis de doctorado, Universidad Nacional
del Centro del Pert1]. Repositorio institucional de la UNCP: http://
hdl.handle.net/20.500.12894/4154

Hvalkof, S. y Veber, H. (2005). Los Ashéninka del Gran Pajonal. En F.
Santos Granero & F. Barclay (Eds.), Guia etnografica de la Alta
Amazonia (Vol. V, pp. 75-279). Smithsonian Tropical Research
Institute, Abya-Yala, IFEA.

Arana, A., Diaz, A. y Antiporta, D. (2012). Informe Técnico. Estado de
Salud y Nutricion de los nifios menores de cinco anos pertenecien-
tes a las poblaciones indigenas y no indigenas de las provincias de
Bagua y Condorcanqui en la Region Amazonas. OPS, OMS Peru.

La Serna, J. (2010). Viviendo con el diablo en casa. La enfermedad, hechi-
ceria infantil y violencia entre los ashaninka desde la perspectiva

misionera adventista. Bulletin de I’Institut Francais d Etudes An-
dines, 40(1), 81-121. https://doi.org/10.4000/bifea.1580

Lazo, O., Tavera, M., Sarmiento, T., Casavilca, T. y Alvarez, L. (2019). La
salud materna en poblaciones ashaninka de rio Tambo: una mira-
da desde la atencion de calidad. Fondo Editorial de la Universidad
Peruana Cayetano Heredia.

172



Amazonia Peruana

Martinez, A. (2014). Alimentacion saludable durante el embarazo, parto y
puerperio. FAO, OMS.

Medina, A. 'y Mayca, J. (2006). Creencias y costumbres relacionadas
con el embarazo, parto y puerperio en comunidades nativas Awa-
jun'y Wampis. Revista Peruana de Medicina Experimental y Salud
Publica, 23(1), 22-32. http://www.scielo.org.pe/scielo.php?scrip-
t=sci_arttext&pid=S1726-46342006000100004

Ministerio de Salud. (2005). Norma técnica para la atencion del parto
vertical con adecuacion intercultural. Ministerio de Salud.

Ministerio de Salud (2012). Salud materna y perinatal / salud sexual y re-
productiva: palabras clave para la atencion en salud. Ashaninka.
Fondo de Poblacion de las Naciones Unidas. http://repositorio.
minsa.gob.pe/handle/MINSA/81389

Nicahuate, J. (2007). El sheripiyari como agente socializador a través de
la practica médica de la cosmovision ashaninka de la comunidad
nativa Kametsari Kipatsi. [Tesis de licenciatura, Universidad Na-
cional Intercultural de la Amazonia]. Repositorio institucional de
la UNIA: http://repositorio.unia.edu.pe/handle/unia/125

Organizacion Mundial de la Salud (OMS). (2013). Estrategia de la OMS
sobre medicina tradicional 2014-2023. OMS.

Oyarce, A., Ribotta, B. y Pedrero, M. (2010). Mortalidad infantil y en la
nifiez de pueblos indigenas y afrodescendientes de América La-

tina: inequidades estructurales, patrones diversos y evidencia de
derechos no cumplidos. CEPAL.

Organizacion Panamericana de la Salud (OPS). (2008). Una vision de
salud intercultural para los pueblos indigenas de las Américas:
Componente Comunitario de la Atencion Integrada a las Enferme-
dades Prevalentes de la Infancia (AIEPI). OPS. https://www.paho.
org/es/documentos/vision-salud-intercultural-para-pueblos-indi-
genas-americas-componente-comunitario-aiepi

173



Dieta Alimenticia durante el Embarazo de las Primerizas en Comunidades
Ashaninka del rio Tambo, Satipo
Beatriz Anastacia Fabian Arias y Violeta Benigna Rojas Bravo

Riviére, A. (1996). La teoria psicologica de Vygotski. Ediciones del Sal-
mon.

Tarqui, C., Vargas, J., Terreros, E. y Torres, W. (2009). Aproximacion a la
situacion de salud en tres comunidades ashaninkas ubicadas en las
cuencas del rio Tambo y Ene, 2006. Revista Peruana de Medicina
Experimental y Salud Publica, 26(1), 49-53. https://www.redalyc.
org/articulo.oa?id=36311625010

Usunadriz, J. (2021). La alimentacioén de la mujer en el embarazo, parto y
puerperio en la Espafia de la temprana Edad Moderna. Hipogrifo.
Revista de literatura y cultura del Siglo de Oro, 9(1), 673-699.
https://doi.org/10.13035/H.2021.09.01.41

Weiss, G. (1975). Campa Cosmology: The word of a forest tribe in South
America. Anthropological Papers of the American Museum of Nat-
ural History, 52(5), 217-588. http://hdl.handle.net/2246/278

Weiss, G. (2005). Los Campa Riberefios. En F. Santos & F. Barclay (Eds.),
Guia etnogrdfica de la Alta Amazonia (Vol. V, pp. 2-75). Smithso-
nian Tropical Research Institute, Abya-Yala, [IFEA

174



¢

AMAZONIA == ‘@///§\© S8 Amazonia Peruana, Volumen XIX, N.°37, agosto 2024; pp.175-212
PERUANA %;Qé@; 7@@ CEE‘%\W\({>\5’Z@£ é% ) p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663
https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.484

PARTERIA TRADICIONAL INDIGENA EN PERU
Y LA DEUDA DE RECONOCIMIENTO DE
SU APORTE AL CUIDADO DE LOS PUEBLOS

TRADITIONAL INDIGENOUS MIDWIFERY IN PERU AND THE DEBT OF
RECOGNITION OF ITS CONTRIBUTION TO THE CARE OF THE PEOPLE

Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz
Centro Amazoénico de Antropologia y Aplicacion Practica
luna.contreras(@caaap.org.pe
https://orcid.org/0009-0009-1044-3204

Envio: 20 de febrero de 2024  Aceptacion: 10 de junio de 2024 Publicacion: 16 de agosto 2024

Resumen

Este articulo analiza la problematica y la deuda histérica pendiente
en el reconocimiento del aporte de las parteras indigenas al cuidado de la
vida en sus comunidades. Asimismo, muestra como las politicas publicas
de cuidado materno infantiles en el Peri no reconocen a las parteras, en
particular las normas aprobadas en 2005 y 2016 que se autonombran “con
pertinencia cultural”. Estas normas visibilizan practicas tradicionales y a
la vez, invisibilizan a las parteras como portadoras de saberes ancestrales
y cuidadoras de la salud de sus pueblos. El articulo recoge testimonios y
aporta recomendaciones y reflexiones para repensar politicas publicas in-
terculturales y visibilizar y salvaguardar el rol de cuidado que cumplen las
parteras indigenas en Perti.



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

Palabras clave: parteria tradicional; politicas del cuidado; salud intercultu-
ral; racismo institucional.

Abstrac

This article analyzes the problems and the pending historical debt
in the recognition of the contribution of indigenous midwives to the care
of life in their communities. Likewise, it shows how public policies of the
maternal and child care in Peru do not recognize the indigenous midwives,
particularly the regulations approved in 2005 and 2016 that call themselves
“with cultural relevance.” These norms make traditional practices visible
and, at the same time, make midwives invisible as bearers of ancestral
knowledge and caretakers of the health of their people. The article collects
testimonies and provides recommendations and reflections in order to re-
think intercultural public policies and make visible and safeguard the care
role played by indigenous midwives in Peru.

Keywords: traditional midwifery, care policies, intercultural health, insti-
tutional racism.

1. “El nacimiento” es el inicio de todo

Soy bisnieta de una partera llamada Maria del Carmen, partera
campesina que recibié a mi madre (su nieta) en su casa. Yo también, afios
después, cuando mi madre recién cumplia veinticuatro afios, naci en casa
de manos de la partera Leonor, quien vivia en la ciudad cerca de la casa de
mis abuelos paternos. He agradecido muchas veces a mi madre haberme
dado un nacimiento tranquilo, en la intimidad de una casa y con la com-
plicidad de una partera que me recibi6 en el calor de sus manos, en el mo-
mento mas importante de mi vida, el dia de mi nacimiento. Nunca imaginé
que esta historia marcaria tanto mi vida, hasta que los caminos de la vida
me trajeron a vivir a Peri —soy colombiana— y aqui aprendi el oficio de
ser doula, acompanando a mujeres en parto. Hoy honro a mi bisabuela y
a todas las abuelas que, antes de ella y mama Leonor, acompafiaron y atin
hoy acompafian a muchas mujeres a tener un parto respetado, en intimidad,
carino y cuidado.

176



Amazonia Peruana

Desde entonces, mi camino en el acompafiamiento de partos ha
sido conocer las tradiciones de la parteria tanto en Pert como en Colombia
y reivindicar su legado, valorando sus palabras, reconociendo la sabiduria
de las manos de las parteras y honrando su relacion con la vida, el buen
nacer y el buen morir. Porque si queremos cambiar las violencias que vi-
vimos en el mundo, es urgente ver el inicio de todo. Y en este caso es el
nacimiento.

Por este motivo, decidi hacer este trabajo, como una manera de rei-
vindicar el aporte de las parteras indigenas al cuidado de los pueblos, aun-
que las normas y politicas, en especial en el Peri, como mostrar¢, no las
reconocen como deberian y, por el contrario, las contintian invisibilizando.

2. Enfoque metodoldgico para hablar de parteria tradicional

El enfoque de este trabajo fue cualitativo, combind la revision biblio-
grafica, propia de la especializacion en politicas del cuidado con perspectiva
de género, con documentos de informacion secundaria sobre la parteria tra-
dicional en Pert; contrastada y complementada con entrevistas semiestruc-
turadas?, para un mayor entendimiento sobre la situacion de las parteras en
Peru, tanto desde sus realidades subjetivas, como de las politicas que limitan
la practica de su oficio y manifiestan el racismo estructural existente.

Ademas, se complementa la reflexién con los testimonios apor-
tados por mas de veinte sabios y sabias parteras y médicos tradicionales
kichwas de diversos territorios de San Martin, aportados en un taller diag-
nostico, donde compartieron las limitaciones y dificultades que enfrentan
para el ejercicio de su oficio, en abril de 2024°.

Luego, se profundiza en como las parteras tradicionales indigenas
conforma el cuidatoriado* invisible en el Peru, especialmente en como el
cuidado comunitario que hacen las parteras va mas alld del cuidado de
salud de las mujeres.

Finalmente, se proponen recomendaciones para politicas publicas
de cuidado, reconociendo a las parteras como cuidadoras fundamentales

177



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

en sus territorios y como personas con derecho a ser cuidadas por el Es-
tado, pues, pese a que se han dedicado toda su vida a cuidar, cuando son
mayores no tienen ningun tipo de proteccion que garantice que puedan
recibir los cuidados que merecen.

3. Conceptos claves para entender la parteria tradicional en el mar-
co de las politicas de cuidado

Este trabajo estd enmarcado en tres conceptos fundamentales: par-
teria tradicional indigena, cuidado comunitario y racismo institucional.

3.1. Las parteras tradicionales, guardianas de un legado ancestral

Se dice que la parteria es uno de los oficios mas antiguos en el
mundo. Debe ser, porque la historia de cada uno de los seres humanos del
planeta empieza en el nacimiento y, si bien hay muchos pueblos donde las
mujeres dan a luz solas o con la compania de su pareja, la mayoria, sobre
todo en el primer parto, buscamos estar acompanadas. Retomando las pa-
labras de la CNDH de México:

La parteria tradicional es una practica milenaria ejercida principal-
mente por mujeres, que ha trascendido a lo largo de la historia y que
sobrevive a pesar de las limitaciones que enfrenta para su ejercicio.
Es una practica que dignifica y recupera ese valioso conocimiento an-
cestral que forma parte del patrimonio cultural y social de los pueblos
y comunidades indigenas de nuestro pais; pero también, del conoci-
miento y experiencias que las mujeres tienen sobre sus cuerpos y sus
ciclos de vida, y que transmiten a otras mujeres, de generacion en
generacion. (CNDH, 2019, p. 3)

Promover el respeto de la parteria y las parteras como sus prota-
gonistas, tal como dice la CNDH de México, implica el reconocimiento
de derechos: a la identidad cultural, a la preservacion del patrimonio in-
material de los pueblos y comunidades indigenas; el derecho a la salud
sexual y reproductiva de las mujeres; el derecho a la transmision del co-
nocimiento, entre otros.

178



Amazonia Peruana

Las parteras, desde siempre y en todos los pueblos del mundo, han
acompanado a otras mujeres en todos sus ciclos de vida. Apoyan en el na-
cer, la crianza, los rituales de paso, cuando las nifias tienen su menarquia,
en la concepcion o anticoncepcion de las mujeres, acompaiian los embara-
70s, asisten en los partos, acompanan a las parejas, ensefian practicas tra-
dicionales de crianza, amparan en los procesos de menopausia y custodian
el buen morir en las comunidades. Al respecto, la Asociacion de Parteras
Unidas del Pacifico (Asoparupa) en Colombia senala que:

La practica ancestral de la parteria incluye todos los conocimientos y
acompafiamiento a las mujeres y sus familias en el proceso de emba-
razo, parto y puerperio; también, comprende los conocimientos sobre
salud femenina y autocuidado, y el uso de las plantas (aromaticas, medi-
cinales y alimenticias). Las parteras son lideresas en su comunidad, cu-
randeras, consejeras y transmisoras de saberes ancestrales. (s.f., parr. 3)

En el 2023, tuve la oportunidad de acompafiar un mapeo de parte-
ras tradicionales indigenas que se hizo a nivel continental con Chirapaq y,
en una de las entrevistas, una partera colombiana defini6 la parteria desde
la tradicion muisqa como:

(La partera) acompafia a una persona a ir de un lugar a otro, acompana
a partir del mundo espiritual y a llegar al mundo fisico. Acompafia a la
gente a partir del mundo fisico al mundo espiritual también. Acompafia-
mos el primer aliento de vida y el Gltimo aliento de vida. Acompaiiamos
todos los ciclos y cambios de ciclo del ser humano, acompaia los ritua-
les de paso y se da la contencion emocional, espiritual y fisica a quienes
acompainan también este en ese transito. (Partera muisqa, comunicacion
personal, enero de 2023)

Las parteras tradicionales en todas las comunidades campesinas
e indigenas son un referente importante dentro de ellas, no solo en la sa-
lud colectiva, mental, emocional y espiritual de la comunidad, sino en el
buen vivir con la naturaleza. Muchas veces, ellas son defensoras de los
territorios, dirigentes y responsables de la transmision de saberes de la
comunidad a nuevas generaciones, acompanan en procesos de enfermedad
e incluso procesos para el buen morir. Un ejemplo lo encontramos en los
huacos moche —como el que se muestra a continuacion— que se interpre-

179



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

ta como al estar asociado a un contexto sobrenatural y de ritualidad podria
ser que otra de las funciones de estas parteras, curanderas y sacerdotisas,
(fuera) el de acompaifiar a los nifios fallecidos en el parto en su viaje al otro
mundo. (Alvarado, 2015, p. 28)

Fig. 1 Ceramica moche encontrada en la tumba de la Sefiora de Cao.

En el mundo amazonico, se refieren a las parteras como sabias
(‘yachay warmy’ en kichwa). Son mujeres muy respetadas en la comuni-
dad. En palabras de ellas mismas:

Tenemos el don y la voluntad de salvar vidas, a la gestante y al bebeé.
Es un don, es un querer y es un saber. No tendremos la educacion, pero
vamos directo a la practica, porque hemos visto de nuestros abuelitos
sabios. He heredado de mis abuelitos y practico con las plantas. Las
parteras somos de mucha bendicion, cuando atendemos partos, tenemos
ese deseo de acompaiiar para ver si €l bebé esta bien acomodado y pre-
venir cualquier problema. (Partera kichwa, comunicacion personal en el
“Encuentro de sabios y sabias parteras de San Martin”, 2024)

180



Amazonia Peruana

Ellas no solo acompafian el parto mismo, acompanan todo el pro-
ceso de gestacion y acompanan la salud del bebé y la mama durante los
primeros afios. Por lo general no solo son parteras, son sobadoras, curan-
deras, hueseras, hierberas, rezadoras, vegetalistas, entre otros, combinan-
do otros saberes para cuidar la salud de la comunidad.

Asoparupa viene trabajando hace afios junto con parteras de di-
versos paises del mundo por el reconocimiento de la parteria tradicional
como patrimonio mundial por parte de la Unesco, reconocimiento que
se logro finalmente en diciembre del 2023. Ahora la parteria tradicional
estd inscrita en la Lista Representativa del Patrimonio Cultural Inmate-
rial de la Humanidad. La Unesco sefala en este reconocimiento que las
parteras

contribuyen a la proteccion de los derechos humanos fundamentales
transmitiendo sus conocimientos a las madres y a las familias. Basa-
da en practicas médicas y fundamentada en evidencia, conocimientos,
habilidades y técnicas tradicionales, la parteria puede variar segin el
entorno natural y sociocultural de las comunidades y paises, e incluso
puede incluir conocimientos en medicina tradicional y sobre plantas y
hierbas medicinales. (2023, parr. 1)

En este marco, es innegable el importante rol que cumplen las par-
teras tradicionales en el cuidado comunitario de la salud de los pueblos
indigenas en todo el mundo. Sin embargo, por un lado, es una labor no
reconocida ni valorada por los Estados.

Los pueblos indigenas han procurado cuidar hasta hoy los conoci-
mientos tradicionales para tener un buen inicio y fin de vida y para con-
tinuar cuidando los ciclos de vida de mujeres y hombres. Saben que el
nacimiento es el inicio de todo y persisten en mantener sus practicas, usar
sus plantas, transmitir sus secretos y asi seguir haciendo posible la vida
como la conocen y la mantienen hace siglos.

La parteria es una practica integral, compleja y ancestral que no
solo se enfoca en la atencion de partos. Acompaiia los procesos de cambio
de ciclo de vida de las personas en las comunidades desde el inicio hasta

181



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

el fin de la vida. Las parteras son guardianas de la salud colectiva de los
pueblos y guardianas del legado ancestral del cuidado de la vida.

3.2. Cuidado comunitario

Para entender el cuidado comunitario primero es necesario enten-
der el cuidado. Para Fisher y Tronto el “cuidar” (caring) es:

Considerado una actividad genérica que comprende todo aquello que ha-
cemos para mantener, perpetuar y reparar nuestro “mundo”, de forma tal
que podamos vivir lo mejor posible. Ese mundo abarca nuestros cuerpos,
a nosotros mismos y nuestro medioambiente, todos ellos elementos que
buscamos religar en una compleja red, como sostén de la vida. (Fisher y
Tronto, 1990, p. 40)

Desde esta definicion amplia, el cuidado deberia ser una respon-
sabilidad de todas y todos, pero, en la practica, en nuestras sociedades,
son sobre todo las mujeres, las poblaciones méas empobrecidas y demas
poblaciones marginalizadas y racializadas’, quienes asumimos el cuidado.
La misma autora usa el concepto de irresponsabilidad privilegiada para
comprender que

la desigual distribucion de las tareas del cuidado entre los integrantes
de la sociedad responde a patrones de género, raza, etnia y clase. Asi,
explica que ciertos colectivos tienen el privilegio de desentenderse de
las labores de reproduccion de la vida social. Por lo tanto, existen ciertos
“permisos” para no cuidar. (Batthyany, 2021, p. 61)

Esta “irresponsabilidad privilegiada” frente al cuidado se da en di-
ferentes ambitos, desde lo micro hasta lo macro. En el ambito familiar, es
claro como, por lo general, los varones son culturalmente privilegiados
y pueden darse el permiso de no cuidar; pero, en el ambito social, son
las clases mas favorecidas, las que se pueden dar el lujo de resolver sus
necesidades de cuidado via mercado, contratando poblacion migrante, em-
pobrecida y racializada para resolver sus necesidades de cuidado. En un
ambito mayor mas global, son los paises mal llamados “desarrollados” que
contaminan y consumen recursos de los paises que ellos mismos han em-

182



Amazonia Peruana

pobrecido después de siglos de colonizacion, quienes se dan el privilegio
de no cuidar el ambiente, los bosques o de pagar bonos de carbono para
que pueblos indigenas en la Amazonia, por ejemplo, cuiden el pulmoén
del mundo, mientras ellos no cambian sus modos de vida sustentados en
la explotacion y extractivismo de nuestros paises. Dicho sea de paso, la
economia se mantiene gracias a Estados débiles, endeudados, inestables,
secuestrados por intereses privados, que no garantizan los derechos huma-
nos de la mayoria de su poblacion, entre ella los pueblos indigenas, como
es el caso del Peru.

El Estado asume que las responsabilidades de cuidado las resuelve
cada familia, sin reconocer que, dentro de las familias, en su mayoria son
las mujeres quienes hacen este trabajo y, globalmente, son los pueblos
indigenas y rurales quienes mas aportan al cuidado, mientras el mundo oc-
cidental no hace los esfuerzos suficientes por cambiar la matriz energética
para revertir la debacle ambiental del planeta.

En contextos rurales de comunidades indigenas y campesinas en el
Pert, este cuidado comunitario lo hace la misma comunidad mediante el
patrullaje territorial, el cuidado de cuencas y define roles de personas —
como las “madres del vaso de leche”— para el cuidado de los menores que
son sujetos de programas del Ministerio de Inclusion Social, organizacio-
nes de abuelos y abuelas que transmiten conocimientos a nifios y jévenes,
“madres indigenas” que ayudan a resolver problemas de violencia familiar
y los sabios y sabias de medicina tradicional como parteras, hueseros(as),
perfumeros, etc., que cuidan la salud comunitaria y que el Estado reconoce
como promotores de salud o agentes de salud comunitaria.

Como sefiala Fournier “el trabajo del cuidado comunitario es una
forma establecida por las organizaciones sociales de base territorial para re-
solver las necesidades de cuidado en sectores populares, que complementa
la escasa oferta de servicios de cuidado provistos por el Estado” (2022, p.
17). También, sefiala que el cuidado comunitario brinda servicios basados
en relaciones de proximidad que tienen “la finalidad de velar por el bienestar
fisico y emocional de las personas” (p.19). Son quienes trabajan para garan-
tizar la sostenibilidad de la vida en las mejores condiciones posibles, son

183



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

espacios colectivos territorializados (urbanos o rurales) integrados predomi-
nantemente por mujeres —hay poca participacion masculina.

Podemos decir que, ante la irresponsabilidad privilegiada del Es-
tado frente a sectores populares y comunidades campesinas e indigenas,
el cuidado comunitario es una estrategia de resistencia y sobrevivencia
sostenida, de practicas comunitarias tradicionales de solidaridad. En este
sentido, las parteras son actoras tradicionales con un rol fundamental en
el cuidado comunitario de los ciclos de vida de sus miembros y son claves
en la resistencia de los pueblos frente a los efectos de la colonizacion. Por
eso, urge la sobrevivencia de su practica para el cuidado y el buen vivir/
vida plena de los pueblos indigenas.

El cuidado comunitario es una de las perspectivas de analisis que
hasta ahora tiene menos investigacion y mayores dificultades para incor-
porarlo y reconocerlo en nuestros paises en los Sistemas Nacionales de
Cuidado que se vienen construyendo. De hecho, en el caso de las comu-
nidades indigenas, son las familias y la comunidad (‘ayllu’ en quechua)
quienes mas asumen responsabilidades de cuidado, porque el Estado ha es-
tado ausente o se niega a garantizar los derechos de los pueblos indigenas.

Visibilizar el trabajo de cuidado que realizan las parteras indigenas
en el Pera es urgente para evitar, por un lado, que su practica desaparezca
y, por otro, para reconocer su aporte a la salud comunitaria de los pueblos
indigenas que tienen derecho a cuidar su salud propia desde su cosmovi-
sion y sus practicas tradicionales. No podemos salvaguardar a las plantas y
practicas si no salvaguardamos a quienes portan estos conocimientos. Los
Estados tienen la obligacion de garantizar y proteger los derechos de los
pueblos indigenas y reconocer su aporte no solo a la salud, sino también al
buen vivir de nuestros paises.

3.3. Racismo institucional

El tercer concepto de este trabajo es el racismo institucional. Para
definirlo, primero nos remitiremos a la Declaracion de Durban, la cual
reconoce que:

184



Amazonia Peruana

el racismo, la discriminacion racial, la xenofobia y las formas conexas de
intolerancia se producen por motivos de raza, color, linaje u origen nacio-
nal o étnico y que las victimas pueden sufrir formas multiples o agravadas
de discriminacion por otros motivos conexos, como el sexo, el idioma, la
religion, las opiniones politicas o de otra indole el origen social, la situa-
cién econdmica, el nacimiento u otra condicion. (ONU, 2001, p. 17)

En esta conferencia se reconoce que el colonialismo ha llevado al
racismo, la discriminacion racial, la xenofobia y las formas conexas de
intolerancia; y los africanos, los afrodescendientes, los asiaticos, las per-
sonas de origen asiatico y los pueblos indigenas fueron victimas de esos
actos y contintian siéndolo de sus consecuencias.

La Declaracién de Durban expone los factores que han contribuido
a generar las desigualdades sociales y econdmicas, duraderas en muchas
partes del mundo hoy, y también reconoce que los Estados e instituciones
politicas y juridicas han sido heredadas y no corresponden a las caracteris-
ticas diversas y pluriculturales de la poblacion.

Cuando estas instituciones y politicas mantienen las desigualdades
sociales y econdémicas para la mayoria de la poblacion racializada nos refe-
rimos a que existe racismo institucional. El racismo institucional lo definen
Aguilar Idafiez y Daniel Buraschi como “el conjunto de politicas, practicas y
procedimientos que perjudican a grupos racializados impidiendo que puedan
alcanzar una posicion de igualdad” (2021, parr. 30). Bien se expresa median-
te normas, leyes, reglamentos, politicas publicas, mecanismos de asignacion
y acceso a recursos, etc., y con practicas explicitas de representantes institu-
cionales, discursos politicos, practicas de empleados publicos encargados de
aplicar las leyes, implementar politicas, entre otras.

Por eso, es evidente que en el Peri se mantiene una mirada racista
de las parteras indigenas, considerandolas ignorantes por no hablar caste-
llano, sucias por acompanar los partos en las mismas casas de las madres,
considerados lugares no “asépticos”. Recordemos un caso en el 2018, en
Ayacucho, donde una mujer tuvo su tercer bebé en casa con su suegra,
quien era partera, y cuando fue a pedir el certificado de nacido vivo, no
solo se lo negaron y quisieron cobrarle, sino que la visitaron en su casa y

185



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

“a pesar de que comprobaron que todo estaba en orden, la cuestionaron, la
intimidaron, la amedrentaron, la amenazaron, la hicieron llorar” y ademas
denunciaron al padre como “presunto autor del delito de exposicion de
personas al peligro de muerte, siendo las agraviadas ella y su bebé” (Mano
alzada, 2018). En su testimonio, la madre dijo:

Las obstetras me ofendieron, primero una entro al cuarto y me ordend de
frente “siéntate, mama” sin importarle mi condicidon de puerpera, me re-
criminaron el hecho de dar a Iuz en casa, que es humilde pero limpia. Me
dijeron que si yo tenia grado de instruccion por qué he dado a luz en con-
diciones “antihigiénicas” segun su punto de vista. (Mano alzada, 2018)

También acusan a las parteras de tener practicas peligrosas por usar
maniobras de acomodacion, sobar, tomar el pulso, y tocar el cuerpo, que los
médicos no comprenden. En palabras de ellas mismas, en un taller realizado
en San Martin, sefialaron: “He tenido once partos, solo los ultimos dos fue-
ron en el hospital. Y en el hospital nos asustan, nos amenazan con multas y
nos humillan” (comunicacion personal). Otra partera manifestaba:

Atendi a una mujer que tenia su pulso rapidito, le dije que ya va a nacer
el bebé. No habia obstetras entonces fue a su casa. Después de eso han
venido cinco personas a refiirle porque se ha dado a Iuz en la casa. Le
han dicho que va a tener un castigo. “No va tener partida y no te vamos
a dar DNI”. (partera de Sisa, comunicacion personal, San Martin, 2024).

Otro partero también compartia:

Condicionan el trabajo de las parteras, nos ponen a un lado, los técnicos
enfermeros y doctores aprenden por teoria, en cambio aca es por expe-
riencia, que hemos aprendido de nuestros abuelos y abuelas. Te condi-
cionan y no dejan participar a la partera. Si no vas al centro de salud, no
te dan certificado, te cobran aparte. Te humillan y te asustan. Después de
dar a luz, les obligan a ir al centro de salud para los lavados internos y
son practicas que no se ven bien, no hay necesidad de lavarles, sino usar
la medicina tradicional para limpiar internamente (partero de Panjui,
comunicacion personal, San Martin, 2024).

De ahi la importancia de rescatar y valorar practicas, saberes y co-
nocimientos de los pueblos indigenas, asi como reconocer la sobrecarga de

186



Amazonia Peruana

trabajo de cuidado que recae sobre los hombros de los pueblos racializados
y, en ellos, los sabios y sabias que cuidan la salud comunitaria, como una
expresion del racismo institucional que niega su dignidad social y el dere-
cho a los cuidados que también requieren.

4. Marco legal de la parteria indigena y el cuidado materno infantil
en el Peru

En cuanto a derechos indigenas, vale recordar primero que los pue-
blos indigenas tienen sus propias leyes, justicia propia y derecho propio, el
cual tiene su base en la comunidad y la unién indivisible del ser humano
con las energias de la naturaleza, sus derechos son preexistentes a cual-
quier estado-nacion de Abya Yala y su cultura, sus lenguas, sus formas
organizativas, su cosmovision y sus practicas de salud colectiva son mile-
narias comparadas con la historia de nuestros paises y con la historia de la
medicina occidental.

Fue hasta 1957 cuando la Organizacion Internacional del Trabajo
(OIT) afirmo que todos los seres humanos tienen derecho a perseguir su
bienestar material y su desarrollo espiritual. Treinta afios después con el
Convenio 169 de la OIT sobre Pueblos Indigenas y Tribales de 1989, se
reconoce que en muchas partes del mundo esos pueblos no pueden gozar
de los derechos humanos fundamentales en el mismo grado que el resto
de la poblacion, ademas interpreta y orienta los derechos colectivos que
se reconocen en favor de los pueblos indigenas incluido el derecho a la
salud —el Pert lo firma en 1995. Por tanto, son tres décadas recono-
ciendo, desde nuestro marco legal occidental, los derechos de pueblos
étnicamente diferenciados frente a mas de cinco siglos de colonialismo
que nos siguen pesando en el orden juridico, social, politico, econémico
y cultural. Desde el convenio 169 de la OIT de 1989, se sefala en su
articulo 25 que:

Los servicios de salud deberan organizarse, en la medida de lo posible
a nivel comunitario. Estos servicios deberan planearse y administrarse
en cooperacion con los pueblos interesados y tener en cuenta sus condi-
ciones econdmicas, geograficas, sociales y culturales, asi como sus mé-

187



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

todos de prevencion, practicas curativas y medicamentos tradicionales.
(OIT, 1989, pp. 50-51)

La mayoria de estos instrumentos juridicos, que son las bases luego
de muchas normas aprobadas en nuestros paises, han obviado las directri-
ces del convenio 169 de la OIT.

En cuanto a legislacion internacional materno perinatal, encontra-
mos en 1985 la Declaracion de Fortaleza de la OMS donde se nombra a
las parteras indigenas y tradicionales como parte del “sistema informal
de atencion perinatal”. En 1993, la OMS publica una Declaracion sobre
parteras tradicionales, la cual reconoce el apoyo que pueden brindar para
reducir la mortalidad y la morbilidad de las madres y los nifios, pero tam-
bién instando a los Estados a “adiestrar” a las parteras:

Mientras las mujeres sigan dando a luz sin recibir asistencia de parteras
adiestradas, el adiestramiento de las PT ofrece la posibilidad de reducir
la mortalidad y la morbilidad de las madres y los nifios al combatir la
ignorancia, desarraigar las practicas rituales peligrosas y promover las
seguras, y facilitar el acceso a los métodos modernos de asistencia sani-
taria. (OMS, 1993, p. 17)

En el 2000, la Declaracion del Milenio de la ONU y los Objeti-
vos de Desarrollo del Milenio 2000 - 2015 proponen la meta de reducir
las muertes maternas y con ello comienza una cruzada para “institucio-
nalizar el parto”, para hacerlo mas “seguro”. Si bien, en principio, es lo
que todos deseamos, el problema es que se ha interpretado la institucio-
nalizacion del parto como llevar todos los partos al hospital, queriendo
imponer a todas las mujeres de todas las culturas los mismos lineamien-
tos, que en muchas de sus practicas van en contravia con los usos y cos-
tumbres de los pueblos indigenas.

En Pert, por ejemplo, antes del 2000, el Ministerio de Salud (Min-
sa) tenia programas donde procuraba crear puentes con la parteria tradicio-
nal para mejorar la atencion a las mujeres en parto y disminuir la muerte
materna desde el Instituto de Medicina Tradicional (IMETRA). Asi, en-
tendia que haciendo un trabajo mancomunado entre el sistema de salud

188



Amazonia Peruana

y los agentes comunitarios de salud como las parteras podria contribuir a
disminuir la muerte materna. Pero cuando este cierra y se crea el Centro
Nacional de Investigacion Social e Interculturalidad en Salud (CENSI), se
finaliz6 el trabajo con parteras, todos los esfuerzos del ministerio se vol-
caron en generar resultados para “institucionalizar el parto”, desde lo que
algunos llaman un “modelo intervencionista institucionalizado” (Sanidad,
2008, pp. 24), atendido por profesionales de medicina y de enfermeria
especializados, llevando a todos los partos a las instituciones de salud y
vulnerando los derechos de los pueblos indigenas y étnicamente diferen-
ciados consagrados a nivel internacional y nacional.

El parto institucional podria ser entendido desde un modelo inter-
medio que plantea un parto institucionalizado y humanizado, donde puede
haber varias modalidades que conforman el parto institucional, en paises
como Australia, Holanda e Inglaterra:

contemplan varias opciones en cuanto al tipo de establecimiento para la
asistencia al parto e incluso la posibilidad de un parto domiciliario (...)
pueden diferenciarse 3 tipos de localizaciones para la atencion al parto: la
localizacion hospitalaria, con espacios dotados para atender situaciones
complejas y espacios adecuados para una atencién al parto normal, que
pueden funcionar como unidades separadas; en segundo lugar un tipo de
localizacion separada del hospital, con la infraestructura necesaria para
atender a mujeres sin riesgos obstétricos, y en tercer lugar, la localizacion
domiciliaria, en la que los profesionales se desplazan al domicilio de la
mujer para atender el parto. (Escuriet, 2013, pp. 68)

Si bien, en el 2006, la Organizacion Panamericana de la Salud
(OPS) publicé la estrategia llamada “Salud de los Pueblos Indigenas de las
Américas” para invitar a los gobiernos del continente a integrar un criterio
intercultural en los sistemas nacionales de salud como parte de la estrate-
gia de atencion primaria de la salud (OPS, 2006, p.1). En el Peru solo hay
tres politicas publicas de cuidado materno infantiles desde una mirada de
salud intercultural hasta la fecha.

La Norma Técnica De Salud para la Atencion del Parto Vertical con
adecuacion Intercultural del 2005 (NT N° 033-MINSA/DGSP-V.01)

189



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

La Actualizacion de la Norma Técnica De Salud Para La Atencioén Del
Parto Vertical en el Marco De Los Derechos Humanos Con Pertinencia
Intercultural del 2016 (NTS N° 121-MINSA/DGIESP V.01)
Adecuacion de los servicios de salud con pertinencia cultural en el pri-
mer nivel de atencion del 2019 (Directiva Administrativa N°261-MIN-
SA/2019/DGIESP Aprobado con RM N° 228-2019-MINSA)

La primera fue un avance legal después del 2000 donde se recono-
cia que “la evidencia cientifica demuestra que la atencion del parto en po-
sicion vertical es mas fisiologico y facilita a la parturienta la expulsion del
nifio por nacer” (Minsa, 2005, p.15). Este tipo de parto ha sido la manera
en la que, por siglos, han atendido las parteras. Asi lo muestra la misma
norma en uno de sus anexos con las imagenes de retablos ayacuchanos
sobre el parto vertical que se muestran a continuacion.

Fig. 2 Retablos ayacuchanos sobre el parto vertical

Lo que llama la atencion de esta primera norma es que reconoce
el derecho al parto vertical; sefiala los lineamientos para adecuar las insta-
laciones hospitalarias para hacerlo posible; reconoce plantas utilizadas en

190



Amazonia Peruana

los pueblos para intensificar el parto; reconoce en la ficha del plan de parto
la posibilidad de parto en domicilio; facilita que la familia pueda llevarse
su placenta a su casa si asi lo decide; pero solo nombra a la partera como
posible acompanante en el parto, la mujer tiene que elegir entre tener a su
pareja o a su partera, porque no les posibilita desde la ley estar a ambos.
Esa es la inica mencion que tiene dicha norma sobre las parteras, es decir,
se incorporan muchos de sus saberes, pero no a ella, reconociéndola como
portadora de dichos conocimientos. Se le nombra solo como acompaiante.

En la segunda norma hay otro avance en el reconocimiento de
“agentes de medicina tradicional o ancestral” como “personas que ejercen
la medicina tradicional y que son reconocidas en su comunidad por el co-
nocimiento que poseen de saberes ancestrales en el campo de la atencion
de salud” (Minsa, 2016, p. 9), entre las que se reconoce a las parteras. Tam-
bién se les nombra en el Anexo 2 de antecedentes historicos de la atencion
del parto en posicion vertical y en el Anexo 4 de mitos y verdades de la
atencion del parto en el marco de los derechos humanos con pertinencia
intercultural, donde se sefiala que “algunas gestantes acuden a los estable-
cimientos de salud acompanadas de una partera de la comunidad a quien le
tienen confianza sobre el avance de la dilatacion mediante el pulso y pre-
sagiando un buen parto con las hojas de coca” (p. 60). Desde la manera en
la que se nombra a las parteras en esta ley, de nuevo solo reconociéndolas
como acompafantes, y, luego, en el Anexo 4, relativizando sus saberes con
las palabras como “algunas mujeres de zonas alto andinas y amazdnicas
aun mantienen ideas y leyendas ancestrales respecto al tratamiento de las
enfermedades” (p. 60), es otra manera de discriminar el conocimiento y a
sus portadores de saberes de medicina tradicional indigena.

En la tercera norma del 2019 se ha avanzado un poco mas, pues se
promueve que los establecimientos de salud “incorporen los recursos del
sistema de salud tradicional”. Entre los que nombra se puede contar con el
listado actualizado de agentes de medicina tradicional (incluidos a parteras
y curadores), el establecimiento de un biohuerto medicinal y el registro de
“enfermedades” y “sindromes culturales” propio de la zona. Igualmente
plantea que el establecimiento de salud operativice la casa materna® como

191



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

estrategia de acceso al servicio de salud y desarrollen encuentros de medi-
cina tradicional conjuntamente con los agentes de medicina tradicional. Se
sefiala explicitamente:

El establecimiento de salud promueve la medicina tradicional que permita
revalorar la sabiduria de la poblacién indigena amazonico, andina o afro-
descendiente. (...) Recomienda el uso de medicina tradicional durante la
atencion, derivando en caso se requiera tratamiento con medicina tradi-
cional. Se puede indicar algunos procedimientos de medicina tradicional,
en su forma basica como las infusiones, lavados, entre otras, y evidenciar
en la historia clinicas. También puede derivar a los agentes de medicina
tradicional para complementar la atencion. (Minsa, 2019, p. 27)

Si bien se avanza en la ultima norma, sigue manteniéndose una
mirada utilitaria del Estado y el sistema de salud en particular, deci-
diendo qué reconocen y qué no de las practicas de medicina tradicional
indigena y las parteras. Practicamente les dicen “te dejo entrar, pero no
atiendes dentro del hospital”, “existes, si estds en mi listado”, “acepto
las plantas sobre las que ya he investigado, pero no integro ni reconozco
toda la complejidad de cémo se usan”. Es un reconocimiento utilitario
desde una mirada de interculturalidad funcional la que se operativiza en
la mayoria de estas normas, mientras que en la practica se desestimula
a mujeres de las comunidades indigenas a parir segiin sus usos y cos-
tumbres y se criminaliza a las parteras como sefialan en los siguientes
testimonios.

Un doctor de la posta me pregunt6 una vez que, si yo no tenia miedo de
ir presa, si no me daba miedo que un bebé se muriera y gracias a Dios
€s0 nunca me paso, pero ya no les atiendo. Me vienen a buscar para que
les ayude a voltear al bebé. Les hago su masaje, les digo cuando va a
nacer el bebé. Me llaman cuando les dicen que les van a hacer cesarea,
yo las ayudo y luego me llaman para contarme que el bebé nacid bien.

(Partera de Amazonas residente en Lima, comunicacion personal, fe-
brero de 2023)

Ni durante la pandemia he querido atender, solo las mando al centro
de salud, tengo recelo. El ultimo parto que tuve fue hace seis afios. Del
centro de salud me Illaman, pero yo no voy. A veces me llaman porque
los bebés tienen varios dias y no nacen, pero igual no voy porque puede

192



Amazonia Peruana

causar un problema, se muere la wawa y me culpan. (Partera quechua de
Cusco, comunicacion personal, febrero 2023).

En la comunidad, muchas veces las jovenes prefieren ir a parir al hospital,
porque les dicen que parir en la comunidad esta prohibido y si llega a na-
cer en la casa y van a buscar su certificado las tratan mal y les dan sus tres
dias de castigo internadas. (Partera kichwa, San Martin, febrero de2023).

Segun balance de la CNDH de Pert (2018, p. 58), la salud inter-
cultural es un derecho derivado de la libre determinacion de los pueblos
indigenas, cuya garantia debe contemplar:

(1)  Acceder a servicios de salud adecuados sin discriminacion
de ningun tipo;

(1))  Acceder a sus medicinas tradicionales, y mantenimiento de
sus propias practicas y métodos en materia de salud;

(ii1)) Compatibilizar medidas estatales adoptadas en salud con
las culturas, tradiciones y formas de vida de los pueblos indigenas;

y

(iv)  Ofrecer servicios de salud en cooperacion con los pueblos
y contando con su participacion activa en planificacion, disefio y
administracion de programas de salud. Otorgar medios para que se
organicen y ellos mismos presten dichos servicios.

Sin embargo, ninguno de los anteriores aspectos del derecho a la
salud intercultural ha sido plenamente garantizado en Perd. Segin Aliaga
(2014) no existe una auténtica politica de salud intercultural en el Peru:

Lo que ha venido funcionando es una serie de dispositivos legales que
ha intentado, con poco éxito, normar un campo de acciones orientadas
a articular la medicina oficial con las necesidades de salud de la po-
blacion indigena tolerando su cosmovision y su modelo de sanacion.

(p. 136)

Segun la Defensoria del Pueblo (2015) en su informe La defensa
del derecho de los pueblos indigenas amazonicos a una salud intercultural
sefala que:

193



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

La falta de reconocimiento de las necesidades, percepciones y practicas
de las comunidades indigenas no contribuye a superar las barreras cultu-
rales, maltratos y posibles situaciones de discriminacion que se presen-
tan en la atencion de salud. Una de las quejas mas frecuentes recogidas
en reuniones con representantes indigenas es que el personal de salud no
habla su lengua y no conoce su cultura. (p. 8)

El problema de discriminacion y violencia obstétrica a las mujeres
y a las parteras tradicionales que las acompafiaban se recrudecid con la
pandemia, donde en muchos territorios hasta hoy no se permite ni siquiera
la entrada de la mujer gestante con acompafiante que era algo ya ganado a
nivel nacional.

Muchos quieren que los acompaiie hasta dentro del hospital para ayudar-
le a relajar y darle fuerza, pero desde la pandemia, no me dejan entrar, en
la puerta no mas les dejo. (Partera kichwa de San Martin, comunicacion
personal, febrero de 2023).

En general, las mujeres en Peru dicen que les han asegurado que
“esta prohibido el parto domiciliario”. Se han difundido rumores que inti-
midan, controlan e incluso criminalizan la parteria. De hecho, hay muchas
obstetras convencidas de ello, pero que cuando les preguntas sobre qué ley
lo prohibe no saben qué responder y amenazan o condicionan a mujeres de
las comunidades a la parir en el hospital si quieren tener su certificado de
nacimiento y mantenerse en el programa juntos.

La criminalizacién, como la llaman muchas de las parteras en dis-
tintos territorios del continente, se expresa en programas de salud que:

Imponen una forma de reproduccion que atenta contra la cultura y tra-
diciones, arrebata a las familias su autodeterminacion reproductiva con
engafios, dificultan y criminalizan el ejercicio de la parteria y fuerzan
a quienes la ejercen a realizar acciones contrarias a sus convicciones.
(Santibafiez, 2014, parr. 14).

Esta criminalizacion se expresa en testimonios como:

A las mujeres que van a centros de salud a control les dicen explici-
tamente que no vayan donde la partera porque se pueden morir. Si

194



Amazonia Peruana

alguna mujer llega en trabajo de parto al centro de salud después de
haber estado con la partera las insultan, las regafian... y si da a luz
con partera y luego va al centro de salud no le dan el certificado de
nacimiento, no quieren vacunar al beb¢, no les dan el carné de vacuna-
cion o no le dan atencion de puerperio a la mujer y les exigen que no
regrese mas con la partera. (Obstetra de Lambayeque, comunicacion
personal, febrero de 2023).

Si el Estado peruano no reconoce las formas de organizacion y
de administracion de salud de los pueblos indigenas y més bien tiende a
controlar “qué pueden o no pueden hacer”, se vulnera la autonomia y au-
todeterminacion de los pueblos.

En el Pert, no solo no se reconoce la importante labor de las par-
teras tradicionales, sino que, en las ultimas décadas, en el afan de insti-
tucionalizar el parto, no se les ha valorado como parte de los agentes de
salud comunitarios, o apenas se les nombra en las nuevas normas y viven
una criminalizacion, de modo que muchas han dejado de atender y las que
atienden lo hacen ocultas por miedo a represalias por parte del sistema de
salud. Como sefiala Chirapaq “la parteria es hoy una profesion a punto de
desaparecer. La reticencia de las autoridades a permitir el trabajo de las
parteras y los parteros ha tenido como consecuencia la casi extincion de
sus conocimientos” (s.f., parr. 2).

Esta invisibilizacion de la parteria indigena es solo una manifes-
tacion del racismo estructural del Estado hacia los pueblos indigenas y
afroperuanos y del racismo institucional que el sistema de salud occidental
ejerce, estigmatizando la medicina tradicional indigena, lo que pone en
riesgo de desaparicion la labor de la parteria y atenta contra los derechos
individuales y colectivos de los pueblos indigenas.

5. Sociedad de riesgo vs. una sociedad del cuidado

Desde la visién biomédica del parto se ve al embarazo como una
enfermedad, como una condicidn de “riesgo”, y se relaciona la mortalidad
materna con los partos que se dan fuera de la institucion médica, sin dis-
criminar si son partos asistidos por parteras —que, de hecho, estd compro-

195



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

bado, ayudan a reducir la mortalidad materna—, y los partos no asistidos
(sin ningtn tipo de acompanamiento). Como ya sefialamos, se emprenden
politicas para la institucionalizacion del parto, partiendo de la base que
entre mas partos se atiendan en el hospital, mas “seguras” estaran las mu-
jeres; en cambio de pensar politicas desde una mirada de “sociedades de
cuidado”, donde la prevencion, la promocion y la responsabilidad de todas
y todos sobre el cuidado de la vida se reconozca.

Desde esta vision de riesgo, se parte de la premisa de que solo
puede haber un “parto seguro” en un establecimiento de salud, atendido
por un personal especializado, por lo cual el parto domiciliario, atendido
en la comunidad se da por sentado que “no es seguro”. En los ultimos
afnos se vienen incorporando protocolos donde se considera bueno llevar
al hospital las plantas, hacer el parto vertical e incluso devolver la placenta
(aunque todavia en algunos casos se niega), pero no que asista la partera y
menos que dé a luz en su comunidad.

Una obstetra que trabaja con parteras en el norte del Peri senala
que “hoy, en pleno siglo xxi, siguen diciendo a la gente que dar a luz en
casa, con las parteras es lo mas absurdo que puede haber. A las parteras de
Lambayeque las persiguen y las atacan” (Obstetra de Lambayeque, comu-
nicacion personal, febrero de 2023). Manifiestan que hay una falta de valo-
racion de las parteras de su propia practica por parte de universidades y pro-
fesionales de la salud. La misma entrevistada sefiald que “las obstetras en
el norte estan mas interesadas en encontrar la patologia y tienen un rechazo
hacia la parteria. Ven el parto en casa con rechazo” (ibid., febrero de 2023).

Las parteras, tanto en las entrevistas como en el taller realizado
en San Martin, manifestaron que las maltratan y las discriminan cuando
las amenazan con no permitir registrar, vacunar, atender a los bebes que
reciben en casa, los “tres dias de castigo” en el hospital que senalaba la
partera de San Martin para entregar el registro de nacido vivo, solo por
haber nacido en casa.

En lugares en donde han conseguido tener cierta relacion con las
postas de salud, como en Lambayeque y la Amazonia, no reconocen un

196



Amazonia Peruana

pago cuando ellas apoyan la labor médica de parte del Estado y no hay
recursos para el traslado de las mujeres cuando viajan grandes distancias.

Nosotras no tenemos pago. Necesitariamos que nos reconozcan un pago
por el trabajo que hacemos todas las parteras. Este trabajo ti te vas no
importa a qué hora de la noche te vas y son las obstetras las que se lle-
van los logros de los partos. (Partera del pueblo kichwa de San Martin,
comunicacién personal, febrero de 2023).

No hay dinero para el traslado, a veces no se puede salir para el parto.
Falta coordinar con el jefe de la comunidad para los traslados, con el
director para lograr los traslados. Les engafian diciendo que van a cubrir
los gastos y eso es mentira. (Partera de Lamas, pueblo kichwa de San

Martin, comunicacion personal, abril de 2024)

También es frecuente que no las atiendan bien y, de hecho, las
maltratan cuando las mujeres y las parteras no hablan castellano. En San
Martin, la partera entrevistada sefiald que a ellas como indigenas las hacen
parir echadas, pese a que existen leyes, como las que ya se describieron,
que les obligan a tener un espacio implementado para parto vertical, de-
mostrando como en muchos territorios del pais no se estd cumpliendo la
norma. En el taller realizado en San Martin sefialaron que recién este ano
2024 esté funcionando la casa de espera en Chazuta donde ““se agarran de
una soguita del techo, el partero, el esposo o el promotor, puede entrar a
acompanar el parto y permiten que se inviten los remedios caseros”, en las
demads zonas de la region dicen que “las obligan a parir echadas y no les
dan la opcién de parto vertical” (comunicacion personal, abril de 2024).

La sociedad del riesgo “presupone que las personas viven en un
mundo peligroso e indigno de confianza (...) es un mundo lleno de miedo
que confluye hacia pensamientos que esperan una transformacion hacia un
marco que garantice mayor seguridad” (Tronto, 2020, pp. 38). Nos hace
vivir alertas desde el miedo y desde ese miedo estigmatizamos al otro,
mientras que, desde una sociedad de cuidado, entenderiamos que juntos
podemos hacer mas y mejor. Si les damos el lugar que tienen y merecen a
los sabios y sabias de medicina tradicional en los pueblos indigenas, mejor
cuidadas estaran las mujeres de sus pueblos.

197



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

Pert ha tenido programas exitosos donde esta articulacion de la
medicina tradicional indigena y medicina occidental juntas lograron co-
munidades mejor cuidadas, como el caso de Inkawasi en 2018, donde obs-
tetras y parteras tradicionales se articularon con el proyecto de “Adecua-
cion intercultural en la atencion del parto para evitar muertes maternas en
el centro de salud Inkawasi”

ocupo el cuarto puesto en el XIV Encuentro Nacional de Experiencias
en Mejoramiento Continuo de la Calidad en Salud (...). Para esto, lo-
graron implementar el parto vertical humanizado, adecuar el estable-
cimiento de salud con enfoque intercultural, fortalecer del sistema de
referencia y contrareferencia (...) Logrando que en el 2017 y 2018; no
se registraran muertes maternas en esta zona. (Gobierno Regional de
Lambayeque, 2018, parr. 1-4)

Por eso, uno de los desafios sigue siendo que en los avances del parto
respetado sean incluidas las necesidades de las mujeres y familias indigenas,
asi como también a representantes de la medicina ancestral en todo el proce-
so, para realmente hacer politicas publicas interculturales que reconozcan la
labor de cuidado de agentes comunitarios como las parteras, que sean dise-
nados y consultados con los pueblos indigenas. En consonancia con esto, al
final del taller los sabios y sabias parteras de San Martin sefialaron

Las propuestas deben salir de las bases de las comunidades nativas, para
que se respeten los derechos, usos y costumbres de las plantas medici-
nales y plantear reuniones de trabajo en temas de educacion y salud. Y
llegar al Gobierno regional y el Ministerio de salud. Como peticion al
Gobierno, como reconocimiento a los sabios y sabias de comunidades

nativas, desde Codepisam. (Comunicacion personal, abril de 2024).

6. Parteras tradicionales como parte del cuidatoriado y la deuda his-
torica de reparacion

La invisibilidad historica de las parteras comienza desde la inau-
guracion de la Maternidad de Lima en 1826, la primera en Latinoamérica.
La profesion de obstetra es una de las mas antiguas de la region y, desde su
nacimiento, ha estado muy cerca de la Escuela de Medicina y muy alejada

198



Amazonia Peruana

de las practicas tradicionales de las parteras. Son 200 afios de distancia-
miento, ¢ incluso rechazo institucional de la parteria indigena, que confi-
guran al Perti como uno de los paises del continente con pocos avances
organizativos que reivindiquen la practica de parteria tradicional.

El cuidado para las comunidades amazonicas tiene que ver con la
crianza. Se crian los hijos, se cria la chacra colectivamente, se crian relacio-
nes y a la vez el territorio nos cria a nosotros, es una relacion reciproca. El
cuidado también tiene que ver con lo que, por ejemplo, los pueblos kichwas
llaman ‘munay’, que es querer, estimar, apreciar. Asi es como se construyen
las relaciones “el munay te pide solidaridad, mutualidad, crece y se desarro-
lla en el carifio” (Rengifo, 2000). Para los pueblos indigenas, el cuidado de
la vida en el centro, las parteras hacen parte de ese entramado de relaciones
que cuida como se cria la pareja, como se crian los hijos, como se crian las
plantas y alimentos para la madre y el bebé, y como se crian con munay, con
el carifio que la madre tierra nos cria a nosotros también.

En esta amplitud y complejidad de los cuidados, las parteras y los
médicos tradicionales como sabias y sabios de las comunidades son un cui-
datoriado invisible para el Estado, donde no se reconoce, ni formal ni eco-
némicamente, la labor fundamental que cumplen para mantener la salud de
sus comunidades. Las parteras indigenas hacen parte de ese cuidatoriado
invisible que se encarga de que la salud comunitaria en las comunidades
se mantenga, sin que su trabajo se sume dentro de las cuentas nacionales,
porque en Pert ni siquiera esta considerado como un oficio, como si se esta
discutiendo en Colombia, por ejemplo.

En el caso de las parteras siempre se consideraba que su labor la
debia realizar en su comunidad y realizaba este trabajo desde la logica de
reciprocidad, las personas de su comunidad le daban animales, parte de su
cosecha o le retribuian en trabajo en su chacra. Pero, como tal, no es que
las parteras indigenas en sus comunidades se “sostengan” del trabajo que
realizan, igual que los demas tienen su chacra, animales y cultivos que
garantizan su sustento. Pocas veces hay intercambio monetario. Lo cual
no significa que se considere a su trabajo como no importante ni valioso ni
que merezca una retribucion por su labor.

199



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

Nosotras no hacemos este trabajo de Yachaq por la retribucion economi-
ca, a veces las familias te dan la propina, te llevan a comer, te compran
algo, esa es nuestra recompensa por lo que hacemos. (Partera kichwa de

San Martin, comunicacion personal, febrero de 2023)

Las parteras tradicionales ejercen una labor de cuidado en multi-
ples dimensiones de la vida comunitaria, dimensiones que se invisibili-
zan por esa deuda historica pendiente en el reconocimiento de las parte-
ras tradicionales indigenas. En el caso de Peru, varias parteras han sido
también victimas de las politicas de esterilizacién forzada del Estado en
los tiempos de Fujimori sobre todo en zonas rurales y empobrecidas del
pais, bajo el Programa Nacional de Salud Reproductiva y Planificacion
Familiar. Una de las parteras entrevistadas forma parte de una organiza-
cion de mujeres esterilizadas de la selva peruana y contaba cémo, ade-
mas de negarles el derecho de decidir sobre su propio cuerpo, muchas
murieron enfermas por complicaciones posteriores a dicho procedimien-
to. Entonces, hablar de deuda historica con las parteras tiene que hacerse
en varios sentidos:

o Reparacion histérica pendiente por la persecucion, discriminacion
e invisibilizacidn sistematica a la que han sido sometidos los pue-
blos indigenas y los agentes tradicionales de salud, entre ellos, las
parteras, siendo fundamentales a través de la historia como parte
del cuidatoriado de los pueblos indigenas.

o Reparacion del racismo institucional que hasta hoy viven por la
manera en la que el Estado entiende la interculturalidad de manera
funcional, seleccionando lo que le es util de los conocimientos tra-
dicionales indigenas, sin incorporar a sus portadores.

o Reparacion y reconocimiento del dafio causado a las miles de mu-
jeres esterilizadas en tiempos de Fujimori, entre ella muchas par-
teras que han sido afectadas en su autonomia, su derecho a decidir
y, como senalaba la entrevistada, muchas han perdido su salud por
las consecuencias de dicho acontecimiento en sus vidas.

o Reparacién porque, siendo ellas cuidadoras que trabajan cuidan-

200



Amazonia Peruana

do a otros en diferentes etapas de la vida, ellas, al final de su vida,
no se les reconoce el derecho a cuidado, no tienen una pension,
no tienen seguro de salud y muchas viven en condiciones de dra-
matica pobreza.

Como sefiala la Conferencia de Durban, para los pueblos indi-
genas que fueron victimas del colonialismo y contintan viviendo sus
consecuencias en las desigualdades sociales, econdmicas y la discrimi-
nacion en la exclusion de los pueblos indigenas, se deben “establecer
mecanismos y politicas que promuevan medidas para combatir el racis-
mo, la discriminacion racial, la xenofobia y las formas conexas de into-
lerancia” (OACDH, 2001, p.90).

En este sentido, se tienen que tener en cuenta diferentes aspectos,
para pensar en recomendaciones de politicas publicas para reconocer el
aporte al cuidado que hacen las parteras indigenas en sus pueblos.

7. Recomendaciones de politicas publicas y conclusiones

Retomando palabras de una partera colombiana, en el caso de los
pueblos indigenas y afrodescendientes el desafio es:

Transformar el sistema de salud en un sistema de cuidado, reconociendo
todas las labores que hacemos las mujeres en un sistema de la vida y
no reducirlo al cuidado que se hace en un hospital. (Partera muisqa de
Colombia, comunicacién personal, febrero de 2023)

a. Para eso, es necesario tener registros de las parteras en las co-
munidades, como ejercen su oficio, a cuantas personas atienden
y de qué dolencias, para generar datos y estadisticas, propias
de los pueblos indigenas, para luego discutir con el sistema de
salud como su oficio de yachaq (sabia), comadrona o partera.
Se valora en términos de una profesion de cuidado, sin que esto
signifique perder la autonomia de la manera como ejerce su ofi-
cio, pero exigiendo el reconocimiento del aporte de las parteras
indigenas como parte del cuidatoriado invisible del Peru a la

201



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

202

salud de los pueblos. Visibilizarlas implica conocer como hacen
su trabajo y como este aporta a las cuentas nacionales.

Igualmente, se considera necesario que se refleje en las estadis-
ticas los nacimientos en domicilio y diferenciarlos de los naci-
mientos en comunidad como derecho a los pueblos indigenas.
Porque, en el afan de mostrar resultados de parto institucional,
todos los certificados que se solicitan en los hospitales quedan
registrados como tal. “Son las obstetras y los médicos quienes
se llevan los méritos del trabajo que hacemos nosotras”, sefia-
laban continuamente en el taller. Por eso, proponen un registro
propio de sabios y sabias dentro de las comunidades (validado
por el Mincul); de los bebés nacidos en la comunidad y exigir a
la Reniec que los inscriba en las mismas comunidades, porque
si no, quedan como nacidos en el centro poblado y no en la co-
munidad nativa y no se reconoce la labor de los sabios y sabias
de la comunidad.

Estas politicas, como insisten de manera permanente los pueblos
indigenas, no se pueden hacer sin ellos. Deben ser las parteras
las protagonistas y partes de la construccion de un modelo donde
ellas puedan ejercer su oficio, trasladar al hospital cuando sea ne-
cesario sin ser maltratada o discriminada y tener una retribucion
por el trabajo que realizan.

Elaborar politicas pertinentes con la realidad requiere reconocer
que ultimamente las muertes maternas se estan dando mas en las
instituciones de salud y que ya no se puede responsabilizar a las
parteras (ni antes ni ahora), porque no existen estudios serios que
lo demuestren. Por el contrario, se necesita reconocimiento real
en el Estado peruano de la insuficiente inversion en salud, que
hace que tenga una red de servicios deficiente y desarticulada, lo
cual dificulta una atencion oportuna, los traslados y la preven-
cion de enfermedades, sobre todo en las regiones mas distantes
del pais como la Amazonia.



Amazonia Peruana

Reconocer el derecho a ser cuidadas que tienen las parteras. El
Estado debe responsabilizarse y reconocer el papel historico de
las parteras en el cuidado y el derecho que tienen de ser atendidas
cuando sean mayores, de tener derecho a la salud, a un seguro
social, a una pension y que se desfamiliarice esta responsabilidad,
pensando sobre todo en aquellas que estan en condiciones de ma-
yor vulnerabilidad.

Crear las condiciones para el goce efectivo de sus derechos como
parteras y como pueblos indigenas, lo cual implica reconocer
el descuido sistémico del Estado hacia territorios rurales y, en
particular, el racismo institucional de las politicas hacia pueblos
indigenas de la selva y de la sierra. Va mas alla de pensar en rei-
vindicaciones en temas de salud. En paises como Colombia estan
exigiendo politicas culturales, econdémicas, laborales y educati-
vas para fortalecer la medicina tradicional indigena, debido a la
perspectiva reducida del sistema de salud sobre los agentes de
medicina tradicional indigena.

Establecer medidas de reparacion de las injusticias pasadas que han
vivido las parteras, lo que implica reconocimiento, restablecimien-
to de derechos e inversion para implementar politicas publicas vy,
como dice Arango (2015), “implica entender su historia y su na-
turaleza, asignar responsabilidades por las acciones del pasado y
revertir los efectos continuos de las injusticias por todos los medios
posibles” (p. 105). Plantear politicas para la reparacion historica
pendiente de la persecucion, discriminacion e invisibilizacion sis-
tematica, del racismo institucional, del dafio causado a las miles de
mujeres esterilizadas y del reconocimiento del derecho al cuidado.
Es uno de los desafios mas amplios de este trabajo, seguramente
implicara el disefio de acciones afirmativas para pueblos indigenas,
pero también cambios estructurales en como se plantean las rela-
ciones entre el Estado y los pueblos indigenas.

Un desafio fundamental es avanzar en politicas publicas intercul-
turales para las parteras en clave de descolonizacion del paradig-

203



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

204

ma médico occidental para que dialogue de manera mas horizon-
tal (no en una sola via, como es hasta ahora) con los sistemas de
salud indigenas de comunidades andinas y amazoénicas en Peru.
Avanzar en la construccion de sistemas de proteccion social uni-
versal con enfoque de género si, pero también intercultural, pro-
moviendo politicas que estimulen cambios culturales en didlogo
con la interculturalidad peruana.

Esto debe ir de la mano con mecanismos de sancion y judicializa-
cion a servidores publicos que discriminen, engafien o amedren-
ten a agentes tradicionales de salud como las parteras. Tener un
derecho sin un mecanismo de cumplimiento es como tener una
politica sin presupuesto, por tanto, es necesario, generar medidas
para horizontalizar relaciones con el sistema de salud y el respeto
a la salud propia de los pueblos indigenas y con recursos suficien-
tes para implementar politicas que contribuyan a incorporar la
medicina tradicional indigena.

Fig. 3 Taller de sabios y sabias parteras kichwas en Lamas, San Martin. En la foto Cruzilda,

Jorge, Conzuelo, Regina, Loyda y Angy.



Amazonia Peruana

Si bien es importante que el Estado garantice, es importante que
estos procesos no atenten contra las autonomias de los pueblos, porque
también hay que aprender mucho de la manera en que los pueblos indige-
nas entienden el cuidado de la vida y las relaciones donde ese munay nos
puede ayudar a concebir el cuidado de la vida como una responsabilidad
de todas y todos.

8. Conclusiones

A lo largo del trabajo se ha sefialado como las parteras en todas las
comunidades campesinas e indigenas son un referente importante en sus
comunidades, no solo en la salud colectiva, mental, emocional y espiritual
de la comunidad, sino para el buen vivir con la naturaleza.

Hay una deuda histérica pendiente en reconocimiento del aporte de
parteria tradicional indigena y sus contribuciones como parte del cuidato-
riado invisible de este pais, frente a la invisibilidad real, la discriminacion
y criminalizacion que siguen viviendo las parteras como expresion del ra-
cismo institucional normalizado que pone la parteria en riesgo.

Se ha mostrado como se entiende la interculturalidad de manera
funcional incorporando saberes, sin reconocer portadores de sabiduria de
los pueblos, como se sefald en el marco legal y la invisibilizacion legal
que viven las parteras. Los Estados tienen la obligacion de garantizar y
proteger los derechos de los pueblos indigenas y de reconocer su aporte no
solo a la salud sino al buen vivir de nuestros paises.

El cuidado comunitario es una estrategia de resistencia y sobrevi-
vencia, sostenida de practicas comunitarias de solidaridad, cuidado mutuo
y reciprocidad. Por tanto, la sobrevivencia de las parteras, su sabiduria y
sus practicas contribuye a la resistencia y buen vivir de los pueblos indi-
genas. Este cuidado comunitario es una de las perspectivas de andlisis
que hasta ahora tiene menos investigacion y hay mas dificultades para in-
corporarlo y reconocerlo en nuestros paises. Este trabajo quiere reforzar
la necesidad de seguir abordando su importancia y aporte a sociedades de
cuidado. La mirada del cuidado desde las politicas publicas sigue siendo

205



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

mas individual que colectiva o comunitaria, lo que dificulta ain mas a los
pueblos indigenas el ser reconocidos como sujetos colectivos con derecho
al cuidado y a los agentes de salud comunitarios, como las parteras, ser
reconocidos, retribuidos y visibilizados en las politicas publicas.

Las recomendaciones son puntos de partida para pensar en politi-
cas publicas de cuidado con enfoque de género e intercultural, que tendrian
que ser discutidas y construidas con las protagonistas. Es necesario seguir
investigando sobre las miradas del cuidado desde los pueblos indigenas y
como estas miradas nos pueden aportar para poner el cuidado de la vida en
el centro, y todas y todos asumamos responsabilidades de cuidado en todos
los ambitos de la vida.

Fig. 4 Ceramica moche sobre el parto exhibida en el Museo Larco en Lima

Notas

1 Este articulo es una reflexion a partir del trabajo de investigacion final de la autora en el marco
de la Especializacion en Politicas del Cuidado con Perspectiva de Género, realizada con FLAC-
SO Brasil y CLACSO, entregada en el 2023 y titulada La parteria tradicional indigena en Peru
v la necesidad de politicas de reconocimiento de su aporte al cuidado de los pueblos. Incluye
reflexiones de parteras y parteros kichwas que se reunieron en San Martin a comienzos de 2024

y cuyo encuentro acompaiié como coordinadora del CAAAP.

206



Amazonia Peruana

2 Agradecer a las personas entrevistadas en 2023 y participantes en el taller de Lamas que cito a
lo largo del texto como: Consuelo Tapullima (San Martin), Jorge Pizango (San Martin), Deli-
cia Tuanama (San Martin), Ramiro Partera (Colombia), Liceth Quiniones (Colombia), Milton
Tuanama (San Martin), Jairo Tapullima (San Martin), Lidmer Cenepo (San Martin), Monica

Salazar (Lambayeque) y Maria Vilca (Lima), entre otras.

3 Ver mas sobre este taller en: https://caaap.org.pe/2024/04/10/san-martin-sabios-y-sabias-ki-

chwas-se-reunen-para-fortalecer-la-medicina-tradicional-indigena/

4 Cuidatoriado es un concepto de Duran (2018), para referirse a todo el trabajo, realizado en su
mayoria por las mujeres, que no se reconoce ni formal ni econémicamente para mantener la
salud de sus comunidades. La mayoria de este cuidatoriado realiza su trabajo de modo no remu-
nerado: “suelen recibir un pago escaso y situarse en el sector mas desfavorecido del mercado de
trabajo” (Duran, 2018, citado en Batthiany, 2020, p.44).

5 Utilizo el concepto de racializacion, segiin Oshy Curiel (2008), denota “la intencion ideoldgico
politica de clasificar a grupos humanos en torno a la idea de raza, y los efectos del racismo sobre
(todos los ambitos de la vida) de esos grupos, demostrando asi que es una categoria de “poder’”
(Curiel, 2008, citado en Aguilar, 2019, p. 12).

6 La Casa Materna es un espacio comunal, que se utiliza para el alojamiento o posada temporal
de mujeres gestantes y algun acompafiante que ellas decidan (hijos, pareja, otros familiares y/o
partera) en ambientes calidos, parecidos al de sus viviendas con incorporacion de sus practicas
alimenticias. En estas Casas Maternas no se atienden los partos, pero se cuida y se prepara a la
gestante para el mismo, permitiendo el acceso a los servicios de salud y asegurandoles un parto
institucional, principalmente en zonas rurales, andinas y amazodnicas. Se plantearon como una
medida intermedia entre el parto domiciliario y el parto en hospital desde 1997. Ver mas en:
Documento Técnico “Casas de Espera Materna, Modelo para la Implementacion”, aprobado

con RM N° 674- 2006/MINSA.

Referencias bibliograficas

Aguilar Idanez, M. J. y Buraschi, D. (20 de marzo de 2021). Racismo ins-
titucional: ;jde qué estamos hablando?. The Conversation. https://
theconversation.com/racismo-institucional-de-que-estamos-ha-
blando-157152

207



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

Aguilar, Y. (2019). Femestizajes. Cuerpos y sexualidades racializadas de
ladinas-mestizas. F&G Editores.

Alarcon, R., Toci, A., Alvarez, D., Arana, V., Araya, M. J., Branddo, T.,
Casillas, S., El Kotni, M., Gémez, 1., Moral, A., Ortega, J., Quat-
trocchi, P. y Sieglin, V. (2021). Las parterias tradicionales en Amé-

rica Latina. Cambios y continuidades ante un etnocidio programa-
do. Luscinia C. E.

Aliaga, G. (2014). Avances, desafios y oportunidades hacia la construc-
cion de una Politica de salud intercultural en el Peru. [Tesis de
maestria, Universidad Nacional Mayor de San Marcos]. Repo-
sitorio Institucional - Cybertesis UNMSM. https://hdl.handle.
net/20.500.12672/3493

Alvarado Escudero, A. (2015). Sacerdotisas, curanderas, parteras y guerre-
ras: mujeres de ¢€lite en la costa norte del Perti antiguo. America-
nia: Revista de Estudios Latinoamericanos. (2), 4-38. https://www.
upo.es/revistas/index.php/americania/article/view/1390

Arango-Gaviria, L. G. (2015). Cuidado, trabajo emocional y mercado: los

servicios estéticos y corporales. Revista Latinoamericana de Estu-
dios De Familia, 7, 99-120. https://doi.org/10.17151/rlef.2015.7.7

Asociacion de Parteras Unidas del Pacifico (Asoparupa). (s.f.). 4sociacion
de Parteras Unidas del Pacifico. Corpografias. https://corpogra-
fias.com/parteras-asoparuba/

Batthiany, K. (Coord.). (2020). Miradas latinoamericanas a los cuidados.
Clacso.

Batthyany, K. (2021). Politicas del cuidado. Universidad Autonoma Me-
tropolitana, Clacso.

Chirapaq. (s.f.). Parteria tradicional: una prdctica ancestral en peligro
de extincion. Chirapaq.org. http://chirapaq.org.pe/es/parteria-tradi-
cional-una-practica-ancestral-en-peligro-de-extincion

208



Amazonia Peruana

CNDH Meéxico. (2019). La parteria tradicional en la prevencion de la
violencia obstétrica y en su defensa como un derecho cultural.
Programa de asuntos de la mujer y de igualdad entre mujeres y
hombres.

CNDH Pert. (2019). ;Y los Pueblos Indigenas en el Peru? Cumplimiento
de las obligaciones del Estado peruano a 30 arios del Convenio
169 de la OIT. Grupo de Trabajo sobre Pueblos Indigenas de la
Coordinadora Nacional de Derechos Humanos.

Defensoria del Pueblo. (2015). La defensa del derecho de los pueblos in-
digenas amazonicos a una salud intercultural. Serie Informes De-
fensoriales - Informe N° 169. Defensoria del Pueblo.

Defensoria del Pueblo (2020). Violencia obstétrica en el Peru. Adjuntia
Para Los Derechos De La Mujer Serie Igualdad y No Violencia
N°013. Informe de Adjuntia N° 023-2020-DP/ADM. Defensoria
del Pueblo.

Escuriet, R., Pueyo, M., Biescas, H., Espiga, 1., Colls, C., Sanders, M.,
Kinnear, A., Roberts, M., Gomes, S., Fusté, J. y Ortin Rubio, V.
(2013). La atencion al parto en diferentes paises de la Organizacion
para la Cooperacion y el Desarrollo Econémico (OCDE). Matro-
nas Profesion, 15(2), 62-70. https://dialnet.unirioja.es/servlet/arti-
culo?codigo=4800439

Fisher, B. y Tronto, J. (1990). Toward a Feminist Theory of Caring. En E.
Abel & M. Nelson (Eds.), Circles of Care: Work and Identity in
Women's Lives (pp. 36-54). Suny Press.

Fournier, M. (2022). Taxonomia del trabajo del cuidado comunitario. Or-
ganizacion internacional del trabajo.

Guimaraes, N. A. (2019). Os Circuitos Do Cuidado. Reflexoes A Partir Do
Caso Brasileiro. Prepared for delivery at the 2019. Congress of the
Latin American Studies Association. LASA.

209



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

Gobierno Regional de Lambayeque. (23 de octubre de 2023). Proyecto
sobre prevencion de muertes maternas en Inkawasi ocupa cuarto
lugar en encuentro nacional. Gobierno Regional de Lambayeque.
https://bit.ly/470Vz9r

IIDH. (2008). Campana educativa de salud indigena. Instituto
Interamericano de Derechos Humanos.

Instituto Nacional de Salud. (14 de enero de 2024). Salud intercultural.
Gob.pe. https://www.gob.pe/45207-instituto-nacional-de-salud-sa-
lud-intercultural

Mano Alzada. (16 de junio 2018). Denuncian violencia obstétrica contra
parturienta en Ayacucho. Mano Alzada. https://manoalzada.pe/es-
pecial/denuncian-violencia-obstetrica-contra-parturienta-en-aya-
cucho

Minsa (2000). Lineamientos normativos para la capacitacion de parte-
ras (os) tradicionales. Peru. Ministerio de Salud. http://bvs.minsa.
gob.pe/local/minsa/1110 dgsp95.pdf

Minsa (2001) Partera tradicional y Uso del Paquete de Parto Limpio.
Manual - Informes y publicaciones. Ministerio de Salud, Plata-
forma del Estado Peruano. https://www.gob.pe/institucion/minsa/
informes-publicaciones/321780-partera-tradicional-y-uso-del-pa-
quete-de-parto-limpio-manual

Minsa (2005). La Norma Técnica De Salud para la Atencion del Par-
to Vertical con adecuacion Intercultural. NT N° 033-MINSA/
DGSP-V.01

Minsa (2006). Documento Técnico “Casas de Espera Materna, Modelo
para la Implementacion”. Aprobado con RM N° 674- 2006/MINSA.

Minsa. (2016). La Actualizacion de la Norma Técnica De Salud Para La
Atencion Del Parto Vertical en el Marco De Los Derechos Huma-

210



Amazonia Peruana

Minsa

Minsa.

nos Con Pertinencia Intercultural. NTS N° 121-MINSA/DGIESP
V.01

(2019). Adecuacion de los servicios de salud con pertinen-
cia cultural en el primer nivel de atencion. Directiva Adminis-
trativa N°261-MINSA/2019/DGIESP. Aprobado con RM N°
228-2019-MINSA

(7 de diciembre de 2019). Parto institucional se incrementa a mas
de 90 % en el pais. Gob.pe. https://www.gob.pe/institucion/minsa/
noticias/50612-parto-institucional-se-incrementa-a-mas-de-90-en-
el-pais

OIT. C107. (1957). Convenio sobre poblaciones indigenas y tribuales.

OIT.

OIT. C169. (1989). Convenio sobre pueblos indigenas y tribales. Decla-

racion de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos
Indigenas. OIT.

ONU. (2007). Declaracion de las naciones unidas sobre los derechos de

ONU.

ONU.

ONU.

OMS.

los pueblos indigenas. ONU.

(2015) Objetivos del desarrollo sostenible. ONU. https://www.
un.org/sustainabledevelopment/es/health/

(2015). Declaraciones del milenio de la ONU. ONU. Https://re-
search.un.org/es/docs/dev/2000-2015

(s.f.). Foro permanente de las nacio-
nes  unidas para las  cuestiones indigenas. ONU.
https://www.un.org/development/desa/indigenous-peoples-es/se-
siones-del-foro-permanente.html

(1993). Parteras tradicionales. Declaracion conjunta. OMS,
FNUAP, Unicef.

21



Parteria tradicional Indigena en Peri y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los Pueblos
Diana Lucia "Luna" Contreras Ortiz

OACDH. (2001) Declaracion y programa de accion de la conferencia
mundial contra el racismo, la discriminacion racial, la xenofobia
v las formas conexas de intolerancia celebrada en Durban (Suda-
frica) del 31 de agosto al 8 de septiembre de 2001, serie salud de
los pueblos indigenas. Doc Hss, Silos.

PAHO. (2006). La Salud De Los Pueblos Indigenas De Las Américas.
Paho.org. https://www3.paho.org/spanish/gov/cd/cd47-13-s.pdf

Rengifo, G. (2000). Compartiendo Crianzas. Asociacion Rural Amazoni-
ca Andina Choba Choba.

Sanidad. (2007). Estrategia de atencion al parto normal en el Sistema
Nacional de Salud. Gobierno de Espafia.

Santibafiez, N., Vazquez, O. y Chavez, A. (2014). Parteras, sembradoras
de vida en las comunidades, en Peligro de Desaparecer. Desin-
formémonos.  https://desinformemonos.org/parteras-sembrado-
ras-de-vida-en-las-comunidades-en-peligro/

Tronto, J. (2020) ;Riesgo o cuidado?. Fundacion Medifé Edita.

Unesco. (2023). Parteria: conocimientos, competencias y practicas. Unes-
co.org. https://ich.unesco.org/es/RL/parteria-conocimientos-com-
petencias-y-practicas-01968

212



AMAZONIA == ‘@///§\© S8 Amazonia Peruana, Volumen XIX, N."37, agosto 2024; pp.213-249
PERUANA %;Qé@; 7@@ MM é% ) p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663
https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.474

WawaEe RU BuxUcUARU WIYAE RU INUCA.
ARRULLOS Y CANTOS DE JUEGOS DE NINOS
MAGUTA

WaWwAE RU BuxUaUaRU WIYAE RU INUCA.
LuLLABIES AND CHILDREN’S PLAY SONGS OF THE MAGUTA

Alejandro Prieto Mendoza
Universidad Nacional de Colombia, sede Amazonia

alprietom@unal.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-1164-7518

Envio: 4 de diciembre de 2023 Aceptacion: 29 de abril de 2024 Publicacion: 16 de agosto 2024

Resumen

En este articulo, estudio dos géneros de wiyae ‘cantos’ del pueblo
magiitd (también llamados ticuna) para comprender la socializaciéon ma-
giitd durante la primera infancia a través de su musica vocal. El primero
es el arrullo wawae, el cual propongo es una proteccion cantada que va
fortaleciendo al bebé para que su espiritu se fije a su cuerpo y los ngoxo
‘espiritus malignos’, ngaite ‘espiritus’ y animales de pora fuerte, como
el ngurucu ‘gallinazo’, el airu ‘perro’, el ai ‘tigre’ y la woca ‘vaca’ no lo
puedan cutipar. Asi, el arrullo wawae se entiende a partir de un complejo
animista en el que los magiitd se relacionan entre duiixiigii ‘seres vivos o
existentes’, tanto mortales (humanos, animales, plantas, etc.) o inmortales



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

(seres informes). El segundo género de wiyae son los buxiigiiarii wiyae
rii Tniica. ‘canciones infantiles y/o de juegos de nifios’ que estudio desde
dos experiencias pedagogicas para el fortalecimiento cultural en la Tri-
ple Frontera. Estas dos experiencias parten de las narrativas de origen y
ensefian desde el canto la complementariedad paralela de las actividades
asociadas a cada género.

Palabras clave: arrullos, canciones de cuna, canciones infantiles, juegos de
nifos, magiita.

Abstract

In this article, I study two genres of wiyae ‘vocal music’ of the
Magiitd people (also called Ticuna) to understand Magiita socialization
during early childhood through their vocal music. The first is the wawae
lullaby, which I propose is a sung protection that strengthens the baby so
that his spirit is fixed to his body and the ngoxo ‘evil spirits’, ngaite ‘spir-
its” and animals of strong pora, such as the ngurucu ‘chicken’, the airu
‘dog’, the ai ‘tiger’ and the woca ‘cow’ cannot take make him sick or ‘cuti-
par’. Thus, the wawae lullaby is understood from an animistic complex in
which the magiita are related among duiixiigii ‘living or existing beings’,
either mortals (humans, animals, plants, etc.) or immortals (formless be-
ings). The second genre of wiyae are the buxiigiiarii wiyae rii iniica ‘chil-
dren’s songs and/or children’s games’ that I study from two pedagogical
experiences for cultural strengthening in the Triple Frontier. These two ex-
periences use narratives of magtita origins and teach through these songs
the parallel complementarity of the activities associated with each gender.

Keywords: lullaby, children’s songs, children games, magiita.

1. Introduccion

En el presente articulo se estudia como son socializadas las infancias
magiitd (ticuna) desde el nacimiento y durante la infancia a través de dos
géneros de wiyae ‘cancidn, cantar’ presentes en estas primeras etapas de

214



Amazonia Peruana

la vida: los arrullos wawae y los buxiigiiarii wiyae rii iniica ‘canciones
infantiles y/o de juegos de nifios’'. Asi, en cuanto a los wawae, se propone
que estos son una proteccion cantada que forma parte de un complejo de
practicas magiita de curacion, dietas, amuletos y otras protecciones que
tanto padre y madre, como la familia, deben de seguir para resguardar el
espiritu del bebé y no sea cutipado por los ngoxo ‘espiritu maligno’, ngaite
‘espiritu’ y/o animales de pora fuerte. Esto implica que los arrullos wawae
magiitd comprenden un complejo animista en el que los magiité se relacio-
nan con espiritus no-humanos y humanos para asi garantizar una relacion
sana y el correcto desarrollo fisico del infante.

Por otro lado, sobre los buxiigiiarii wiyae rii iniica, se detalla la
importancia pedagogica que estos cantos tienen en dos experiencias de
afirmacion para la cultura propia magiitd, como son: el trabajo docente de
la profesora Dorisa Guerrero (Cushillococha, Pert), quien ha compuesto
varias canciones infantiles en lengua magiita, y El Capillejo Tikuna de
la Asociacion Eware, en el que docentes magiitd colombianos, principal-
mente de las comunidades de Arara, Progreso y Nazareth, documentaron
varios juegos tradicionales. Con estas dos experiencias pedagogicas se
muestra como la educacion, a través del canto magiitd y en pos del forta-
lecimiento cultural, implica ensefiar desde las narrativas de origen la com-
plementariedad paralela de las actividades asociadas a cada género. Para
ello, discuto el trabajo de campo sobre arrullos y canciones de nifios con
los magiitd de Cushillococha, Perti (Prieto Mendoza, 2024), y mi trabajo
de archivo y digitalizacion de la Coleccion Museo Etnografico Magiita de
Mocagua junto con etnografias sobre los magiitd relativas a temas como
gestacion, practicas durante el embarazo, primeros cuidados y juegos de
nifios, tales como Nimuendaju (1952), Chirif (2020), Formabiap y Aidesep
(2013), Formabiap (2011) y Camacho et. al. (2004). Asimismo, se em-
plean extractos de cantos de juegos de nifios y arrullos, géneros que, por
ultimo, se relacionan para mostrar similitudes formales como repeticion,
brevedad y paralelismos.

Organizo este documento de la siguiente manera: ofrezco en (1)
un breve recuento sobre el pueblo magiitd y detallo las dos experiencias
pedagogicas de las que parto en este articulo. En (2), presento mi base de

215



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

datos sobre cantos de juegos de nifios y arrullos wawae, ademas de las
transcripciones correspondientes que ofrezco en este documento. Dedico
(3) para hablar sobre la nocién de persona en la Amazonia y entre los
magiitd con el fin de entender esta desde las practicas de crianza; asi-
mismo, ofrezco un recuento de antecedentes sobre juegos de nifios en la
Amazonia. En (4), explico el arrullo wawae magiita dentro del complejo
de practicas de cuidado que padre y madre deben de llevar para garanti-
zar el correcto crecimiento del infante, quien se encuentra necesitado de
protecciones frente a los espiritus que lo acechan, debido a su reciente
inestabilidad ontolégica. Luego, discuto en (5) las canciones infantiles
magiitd compuestas por la profesora Dorisa Guerrero (Cushillococha,
Peru) y las canciones de juegos tradicionales magiitd documentadas por la
Asociacion Eware y publicadas en los materiales educativos El Capillejo
Tikuna. En (6), ofrezco un breve analisis sobre el arte verbal presente en
los arrullos y juegos de nifios magiita, y relaciono ambos géneros por sus
similitudes formales, tales como repeticion y brevedad composicional.
Por tultimo, recapitulo en (7) las conclusiones logradas en este articulo y
ofrezco una serie de reflexiones sobre la infancia entre los magiita y los
estudios de los arrullos y/o canciones de cuna en la Amazonia.

2. Los magiita y dos experiencias pedagogicas en la Triple Frontera

Los magiita? son un grupo amazonico cuyo origen, segun los na-
chiga o narraciones, se remonta a cuando fueron pescados en la quebrada
Eware por los héroes miticos Yoxi e Ipi, hijos ambos de Ngutapa, y ubicada
tal quebrada cercana al rio Amazonas (Camacho Gonzalez, 1995; Santos
Angarita, 2022). Dada la formacion de las naciones modernas amazdnicas,
hoy los magiita viven en las fronteras de Perti, Colombia y Brasil, sobre
todo a lo largo de la llamada Triple Frontera. En el Pert, segin el Censo
Nacional de 2017 del Instituto Nacional de Estadisticas e Informaticas,
3 391 personas se autoidentificaron como magiitd. Los magiitd peruanos
viven, por lo general, por los rios Mayoruna, Yaguas y Amazonas, y en
comunidades como Cushillococha o en la ciudad de Caballococha. En Co-
lombia, el Censo Nacional 2018 del Departamento Administrativo Nacio-
nal de Estadistica (DANE) registra un total de 13 842 magiitas, quienes

216



Amazonia Peruana

viven a lo largo de la ribera colombiana del Amazonas, en comunidades
y resguardos como Arara, Nazareth, Macedonia, etc., y en ciudades como
Puerto Narifo y Leticia; ademas de otros rios como el Cotuhé y Pupuna.
Por ultimo, en Brasil, el Censo Nacional de 2010 del Instituto Brasileiro
de Geografia y Estatistica reporta 46 045 magiitas, sobre todo ubicados
en el Estado de Amazonas y en los rios Solimdes (como se le conoce al
rio Amazonas desde la Triple frontera hasta Manaus en Brasil), I¢cd y Sao
Jeronimo. Sobre etnografias y trabajos antropoldgicos, cabe resaltar una li-
teratura copiosa, sobre todo de temas como el ritual de la pubertad femeni-
na magiitd o worexciichiga (Belaunde et al., 2016; Matarezio Filho, 2015;
Ramos Valenzuela, 2010), musica y cantos tradicionales (Angarita et al.,
2010; Montes, 1991; Pereira, 2018), etnohistoria (Goulard, 1994, 2009;
Nimuendaju, 1952; Santos Angarita, 2010), entre otros temas que han sus-
citado interés. Con todo lo dicho, la presente investigacion se centrd en
los magiitd peruanos y colombianos, y mi trabajo de campo lo realicé en
el Centro Poblado de Cushillococha (Loreto, Pert1) como también con el
Museo Etnografico Magiita de Mocagua (Amazonas, Colombia).

Cushillococha es una comunidad nativa magiita-ticuna del distrito
de Ramon Castilla, de la provincia de Mariscal Ramon Castilla en la re-
gion Loreto. Segun la Base de Datos de Pueblos Indigenas del Ministerio
de Cultura del Pert, 1429 personas (el 95.08%) de un total de 1628, decla-
raron hablar ticuna, lo que se traduce en una localidad en la que la lengua
goza de plena vitalidad como de hecho puedo confirmar. La poblacion
ticuna en Cushillococha es mayoritariamente evangélica dado el trabajo de
mas de cincuenta afios de Lambert y Doris Anderson, misioneros del Ins-
tituto Lingiiistico de Verano. Esto ha llevado a que ciertas practicas, como
el woxrexciichiga o fiesta de la pelazon, se discontiniien en la comunidad;
sin embargo, en las tltimas dos décadas se ha venido llevando a cabo un
importante trabajo de recuperacion de saberes tradicionales con el apoyo
de organizaciones regionales y nacionales indigenas (Aidesep et al., 2009;
Formabiap, 2011; Formabiap y Aidesep, 2013), ademds de nuevas alter-
nativas econdmicas como, por ejemplo, la asociacion de artesanas Cauré
Chimaiigii. En Cushillococha, trabajé con la profesora EIB Dorisa Guerre-
ro (1959), quien cuenta con mas de treinta afios de experiencia docente en

217



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

los que se ha especializado en educacion inicial y primeros grados; estilo
de trabajo que la ha llevado a ser reconocida en Cushillococha por sus
composiciones de canciones infantiles en lengua magiita, como también
por sus cuentos y adivinanzas. La profesora Dorisa Guerrero ha trabajo
ademas en la formacién de maestros EIB con Formabiap y durante buen
tiempo también en la traduccion de la Biblia.

En cuanto a Mocagua, esta comunidad se ubica en la ribera colom-
biana del Amazonas (departamento de Amazonas), a una hora y media en
bote aproximadamente desde la ciudad de Leticia. En Mocagua, se ubica
el Museo Etnografico Magiita (MEMC), iniciativa privada del docente e
investigador magiita el Dr. Abel Santos Angarita. Este museo, como de-
tallé en un documento previo (2024), cuenta con un importante patrimo-
nio sonoro de casetes, los cuales, ademas de lo grabado por el Dr. Abel,
provienen de la documentacion que lideres magiita realizaron junto con
Hugo Armando Camacho, antropélogo del Instituto Colombiano de Bien-
estar Familiar, en el marco del Proyecto de Atencion Integral a la Familia
Indigena (PAIFI). Vengo trabajando con este patrimonio sonoro desde el
ano 2022 a la fecha en la ciudad de Leticia, sobre todo en su catalogacion,
archivo, limpieza y digitalizacion, por lo que utilizo este material en mi
estudio sobre arrullos y canciones infantiles magiitd. Para mayor informa-
cion revisar Prieto Mendoza y Santos Angarita (2024).

3. Base de datos y metodologia

Los cantos analizados en este articulo provienen de dos fuentes: (i)
el patrimonio sonoro del Museo Etnografico Magiita de Mocagua (MEMC)
y (i1) de mi trabajo de campo en Cushillococha (2023-2024). La primera
fuente contd con transcripciones en lengua magiita realizadas por Abel
Santos Angarita y Federico José Huaines, las cuales utilizo en este articulo
previamente revisadas. Debo recalcar que las transcripciones de Federico
José Huaines no tuvieron traduccion, por lo que estas fueron hechas por el
profesor Sergio Ramos del Aguila en el 2023°. A su vez, el segundo grupo
de arrullos y canciones infantiles fueron transcritos y traducidos por la
traductora e intérprete ticuna Doris Huancho Guerrero, hija de la profesora

218



Amazonia Peruana

Dorisa Guerrero®. Los cantos de ambas fuentes se encuentran disponibles
en el Archivo Digital de Lenguas Indigenas de la Amazonia.

Por otro lado, por motivos de espacio y edicion, los cantos se pre-
sentan en una seccion de Anexos, ademas, en lineas, siguiendo los prin-
cipios de estructuracion de la tipologia de lineas (Hymes, 1981; Michael,
2019; Prieto Mendoza, 2021); es decir, se toma como criterio las formas
poéticas, los marcadores de final de linea, las pausas, entonaciones, me-
lodia, entre otros aspectos, para delimitar la linea ante la ausencia de un
linea métrica en estos cantos. Asi, los textos han sido presentados en lineas
y estas fueron delimitadas mediante pausas. En cada ejemplo incluyo el
nombre del intérprete y/o compositor del arrullo o juego infantil magiita
junto con el afio de grabacion para reconocer su autoria. Debo recalcar que
mis fines con este documento son solo investigativos y no comerciales, y
en primera y ultima instancia los derechos de autoria corresponden a sus
cultores. Véase la siguiente Tabla 1 para mas informacion sobre el nombre
del canto, intérprete, comunidad del/la intérprete y clan magiita.

Tabla 1: Cantos de juegos y arrullos magiita

Nombre del canto Intérprete Comunidad Clan

Cancion del origen

. Dorisa Guerrero | Cushillococha Garza
de los tejidos

Cancion del origen . )
. g Dorisa Guerrero | Cushillococha Garza
de los alimentos

Poi arii wiyae rii Maria Ermelinda , .
) Nuevo Jardin | No especificado

iawee Santiago
Maria Ermelind .
Omacha arii iGwee aria BEIne | Nuevo Jardin |~ No especificado
Santiago
. - Alba Lucia No . .
Ngaireta arii idwee Cuellar ‘dentificado No identificado
Powe arii iawee Beatriz Araujo Arara Guacamayo
Wawae Dorisa Guerrero | Cushillococha Garza
Wawae Eva Murayari Cushillococha Tigre

219



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

Mario Sanchez

Wawae San Antonio Paucara
Bunton
Hercilia Cristiano , )
Wawae , Nuevo Jardin Tigre
Guzman
Agustina .
Wawae Nazareth Tigre
Manduca g
Wawae Celia Parente San Antonio Maraca

4. Persona e infancia en la Amazonia y entre los magiita

Si bien el tema que nos preocupa en este apartado es la nocion de
infancia en la Amazonia, junto con los juegos y cantos de nifios, los mis-
mos deben ser primero entendidos en relacion a como se conceptualiza
la persona y cuales son los trabajos y curaciones necesarios para definir
infancia, adultez y conseguir condicion de humanidad. De hecho, siguien-
do a Santos (2022, pp. 87-89), son seis los momentos de construccion del
cuerpo magiita, iniciando estos a partir del tiimaa ta figiiane ‘formacion
intrauterina’, ¢ incluso desde la preconcepcion.

Asi, un primer punto es que la posibilidad de tener un hijo y criarlo
es una condicion necesaria para definir adultez y humanidad en la Amazonia.
Por ejemplo, Mahecha (2015) explica que ser masd goro ‘persona verdade-
ra’ entre los macuna del Bajo Apaporis (Colombia) implica reproduccion,
fertilidad y crianza, ademas del manejo de sustancias alimenticias derivadas
de la yuca brava, el tabaco y la coca, o una serie de capacidades intelectua-
les y emocionales. En palabras de la autora, “los criados de hoy seran los
criados del manana y solo aquellos que pueden procrearse y criar a otros
apropiadamente se consideran masd goro ‘personas verdaderas’, que saben
como ‘vivir bien’” (Mahecha Rubio, 2015). Caso similar reporta Lagrou
(1998), quien indica que una mujer huni kuin solo es considerada adulta des-
pués de haber dado a luz a su primer hijo, mientras que, por el contrario, si
una pareja joven no tiene hijos, es considerada parte del ntiicleo familiar que
los acoge, casi que al mismo nivel que adolescentes no casados o infantes
con cierto grado de autonomia (1998, p. 69). De la misma manera, Santos

220



Amazonia Peruana

(2022) afirma para el caso magiita que la concepcion, crianza y socializacion
del infante antecede a la concepcion misma, puesto que sera justamente la
condicion de humanidad, el “pensamiento fuerte” o el “vivir bien”, junto
con los consejos, rezos, y dietas que recibieron o llevaron a cabo sus proge-
nitores, lo que sera transmitido al feto a través de las sustancias corporeas
y corporizadas de los mismos. En cuanto a las dietas, distintas etnografias
apuntan a que el embarazo en la Amazonia supone una serie de practicas y
prohibiciones alimenticias en la que las caracteristicas fisico-espirituales de
los alimentos y las sustancias se hacen cuerpo en la persona bajo criterios
de similitud, por lo que pueden afectar a la madre, padre y al recién nacido
tanto positiva como negativamente, dando relaciones saludables o no con
espiritus humanos y no humanos (Belatinde, 2001). Detalla Santos Moran
(2018) para el caso magiita que a la amadtiiwe ‘mujer embarazada’ no se le
permite comer caldo de cucha por su piel acorazada, o que tampoco se le
permite hilar la fibra de chambira (4strocarium chambira) porque el cordon
umbilical podria enredarse en el cuerpo del bebé y complicar el parto (San-
tos Moran, 2018, pp. 44-45). Al respecto, este conjunto de cuidados no solo
atafie a la madre y su recién nacido, sino también al padre. Por ejemplo, entre
los magiita, el padre debe guardar reposo cuando la madre da a luz y no reali-
zar actividad alguna hasta que la madre y el bebé sean banados en “sefial de
vida, proteccion y purificacion” (Santos Angarita, 2013), siguiendo los cui-
dados que realizara Ngutapa, primer inmortal creado por Mowichina (dios
creador de los creadores). En si, la procreacion de un infante es parte de un
complejo espiritual magiita en el que hay que guardar una relacion saludable
con los espiritus, de lo contrario estos pueden cutipar (iitanii) haciendo dafio
y causando hasta la muerte. En palabras de Nimuendaju (1952), “los actos
de los padres se reflejan en la salud de sus hijos, y viceversa, no solo en el
periodo inmediatamente posterior al nacimiento, sino también a lo largo de
toda la vida” (p. 70).

Ahora, en cuanto a la infancia misma, hay primero que agregar que
toda persona magiita, y en si todos los duiixii ‘ser vivo o existente’, tienen
cuatro principios vitales: cuax ‘sabiduria, saber’, nae ‘pensamiento y co-
nocimiento de la cultura’, pora ‘poder o fuerza’ y maxii ‘vitalidad’; de los
cuales, el maxii o “principio vital’ es otorgado al nacer y es de caracter inalie-

221



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

nable, mientras que el resto se adquieren progresivamente a través de cura-
ciones y son alterables por enfermedades, alimentacion, la amenaza de algiun
ngaite ‘espiritu maligno’, el cutipo, etc. (Goulard, 2013; Santos Angarita,
2013, 2022; Santos Moran, 2018). Cabe agregar que, como apunta Goulard
(2009), el concepto de duiixii ‘ser vivo o existente’ engloba tanto a humanos
como a animales, vegetales, y entidades o seres no visibles como los ngoxo
‘espiritu que dafia el bienestar’ y los ngaite ‘espiritus’. La diferencia radica,
por ejemplo, con las entidades no visibles en que, aunque su identificacion
como duiixti perdura, su forma corpérea fue modificada en tiempos de las
narraciones de origen. “Asi todos pertenecen al conjunto du-tigii y ademas
conservan la capacidad de manifestarse, en algunas circunstancias, bajo la
apariencia humana” (2009, p. 43). Regresando a los cuatro principios, un
sabedor magiita, cuyo nombre no he logrado identificar, explica como se
puede perder el nae ‘pensamiento’; tomese detenimiento en el recién nacido.

. Como una persona lo pierde [el nae]? Por varios factores, por encan-
tamiento. (...). Cutipo, cuando un nifio esta recién nacido, su cuerpo de
¢l es muy débil y entonces pueden llegar con facilidad los males de la
naturaleza, puede enfermarse, puede quedar invalido. Y cutipo ya en
edades ya grandes, por ejemplo, si matamos tigre nos puede hacer dafio;
digamos la tos y enfermedades. (Camacho Gonzalez, 2004)

De esta cita, también se desprende una idea importante y es que los
00 ‘recién nacidos’ son ontoldgicamente inestables y complejos, dado que
no tienen los conocimientos propios para defenderse y relacionarse con los
demas seres del entorno en tanto “su cuerpo de €l es muy débil y entonces
pueden llegar con facilidad los males de la naturaleza”; de ahi que, como
explico mas adelante, los arrullos evoquen a los ngaite y a los animales
con pora fuerte, dado que son estos quienes estan a su acecho. Esta idea
de inestabilidad ontologica es desarrollada con mayor detalle por Santos
Angarita, quien explica que para que los yunatdagii ‘mortales’ puedan “per-
manecer como cuerpos tangibles se deben realizar acciones ritualizadas
al cuerpo que eviten sufrimientos y que prolonguen la vida. El cuerpo de
los yunatagii se compara con la maduracion de un fruto [e...] inicia con la
fase verde o biche, momento en el cual se debe de prestar mucha atencion
y cuidado al cuerpo” (2013, p. 165).

222



Amazonia Peruana

Asimismo, durante el ziiine o momento de la construccion del cuer-
po, se le deben de realizar al infante rituales corporales especificos para
integrarlo a la sociedad humana y no humana; practicas que en si conti-
nuardn hasta que la persona consiga la condicion de adultez, sea mediante
el woxrectichiga o ritual de la pelazon, en el caso de las mujeres, o en si
mediante la demostracion de su fuerza y capacidad de familia. Ademas,
sera a través de la leche y el sudor de la madre que poco a poco el bebé
corporice estas sustancias en la medida que vaya creciendo y poniéndose
fuerte (Chirif, 2020), pues la leche materna carga pensamiento y cuidado
(Martinez Forero, 2020). Sin embargo, hay que agregar que esta inestabi-
lidad ontoldgica no implica una inestabilidad del espiritu en si, sino una
inestabilidad de la relacion del espiritu con el cuerpo magiita, pues recalco
que desde lo magiita es el cuerpo del infante el cual no tiene la fuerza y
cuidados necesarios para tener fijo a su espiritu.

Por ultimo, la persona magiitd, la relacion saludable con los espiri-
tus, los rezos, la correcta escucha, en si, el trabajo necesario que se inicia
en la infancia para llegar a la condicion de adultez, también se relaciona
con las tareas especificas para cada género en un orden de complementa-
riedad paralela. Durante la infancia, y en clara relacion con los juegos que
discuto en la seccion N.°5, los nifios “jugardn a ser adultos” o llevaran
a cabo propiamente tareas de adultos (en una suerte de preparacion y/o
juego). Los nifios jugardn con pequenos arcos y flechas o cazaran lagarti-
jas, mientras que las nifias ayudaran a sus madres en el cuidado de algin
pariente menor o en sus quehaceres en general. Siguiendo a Gosso et al.
(2018, p. 4), las actividades de adultos performadas por nifios y nifias indi-
genas suelen representar la division de género del trabajo adulto, especial-
mente en el caso de las nifias, quienes, incluso, a la par que crecen, pasan
mas tiempo en tales actividades.

4.1. Juegos y cantos de nifios en la Amazonia

En cuanto a antecedentes, etnografias, o antropologias de la infan-
cia, como estudios lingiiisticos o musicologicos sobre el juego de nifos y
sus cantos en la Amazonia indigena, Gosso et al. (2005; 2018, 2019) ofre-

223



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

cen el panorama mas completo hasta el momento mediante la recopilacion
de la literatura sobre el tema en mas de cien grupos amazdnicos del Brasil
y el caso especifico de los juegos de nifios parakana (Gosso et al., 2018).
Asimismo, Gosso et al. (2018) proponen una tipologia de clasificacion de
juegos de nifios de seis categorias. La primera categoria, “reglas y roles”,
son actividades ludicas basadas en reglas y personajes preestablecidas y/o
personajes. Pueden incluir juegos de imaginacién, de lucha o de persecu-
cion. La segunda, “finjamos que”, es también llamados juegos simbolicos
o de fantasia, y se caracteriza por la prevalencia de la imaginacién y la
transformacion simbolica en vez de reglas, aunque estas ultimas pueden
estar presentes, pero por lo general son flexibles y varian de un juego a
otro. La tercera, “el mas fuerte, inteligente y rapido”, son juegos de lucha,
de persecucion, de esconderse y perseguir, pueden involucrar fantasia. La
cuarta categoria, “qué tan bien lo podemos hacer,” refiere a actividades
lucidas poco estructuradas individuales y/o grupales que retan el cuerpo y
requieren habilidades especificas. Se mide la fuerza, equilibrio, coordina-
cion, etc. La quinta, “nifios artesanos”, indica el uso del cuerpo de mane-
ras ludicas, los nifios exploran su cuerpo a través de sus recursos fisicos
y los objetos a su alrededor. Puede involucrar correr de un lugar a otro,
seguir un camino trazado, dar vueltas, ir en curvas, etc. Por ultimo, “nifios
artesanos” implica que la misma fabricacion de artefactos de juego o de
cualquier otra indole puede ser también una actividad ludica en si misma.

Por otro lado, para el caso de los paises de la Amazonia andina,
Monteluisa y otros (2015) estudian los juegos tradicionales shipibo-koni-
bo y su posibilidad pedagdgica, mientras que el Instituto Colombiano de
Bienestar Familiar cuenta con una importante documentacion y difusion
de juegos y arrullos de varios grupos de la Amazonia colombiana (Varios,
2004); caso similar el de Aidesep y Formabiap, quienes publicaron la serie
Juegos amazonicos (Formabiap et al., 2003). Otro estudio es el de La-
tva-Pukkila (2017), que si bien se encarga de estudiar la musica de los ni-
flos awajun de Pert, encuentra que la influencia catolica y misionera, como
el auge de la cumbia, ha debilitado esta practica infantil. Siguiendo con la
recapitulacion, un trabajo estrechamente vinculado con este documento
es el de Mahecha (2015), quien entiende que el juego entre los macuna

224



Amazonia Peruana

no puede ser considerado solo como una actividad ludica o placentera,
aunque asi lo sea, sino como un asunto “de vital importancia para la super-
vivencia de una persona que permanentemente se enfrentara a situaciones
en las que requeriran estas destrezas (2015, p. 273); idea que coincide con
lo que Cardenas y Venegas (2019) explican para los féénemina, pues en
el juego “se ve desplegado ese conocimiento relacionado con el manejo
de sustancias que agencian la fertilidad de humanos y no humanos y que
constituyen el cuerpo de las persona” (2019, pp. 137-138).

Ahora, sobre juegos y cantos de nifios magiitd, en Pert se cuen-
ta con Formabiap (2011); en Colombia con las siguientes publicaciones
(Camacho Gonzalez, Ramos del Aguila, Fernandez Lorenzo, Le6n Bas-
tos, Ramos del Aguila, & Eware, 2004; Camacho Gonzalez, Ramos del
Aguila, Fernandez Lorenzo, Ledn Bastos, Ramos del Aguila, Eware, et al.,
2004; Canon Buitrago, 2015; Perdomo Ceballos, 2019); y en Brasil con el
estudio clasico de Nimuendaju (1952) y Grando et al. (2010, p. 97).

Finalmente, siguiendo a Finnegan (2014), los arrullos no formarian
parte del acervo de los nifios y nifias y se encuentra mas en el dominio de
los adultos, por lo que cabria cuestionar su inclusion en el presente articu-
lo; sin embargo, los arrullos son de tal importancia en la infancia magiita
que he decidido tratarlos en el mismo documento. Digo esto porque, como
expliqué en la seccion N.°3, generalmente las nifias magiitd en su “jugar a
ser adultas” también arrullan a sus hermanos o parientes menores, por lo
que inician su aprendizaje de arrullos desde temprana edad. Ademas, como
argumento en la seccion N.°5, los cantos de los juegos magiita comparten
una serie de rasgos formales con los arrullos magiita, hecho por el que
también me inclino a tratarlos conjuntamente.

5. El arrullo wawae como proteccion frente a los ngaite

En cuanto a los arrullos wawae del pueblo magiita, lo primero a de-
cir sobre su composicion es que son un género exclusivamente femenino,
aunque también puede ser cantado por hombres magiita; sin embargo, esto
ultimo es considerado extrafio por las personas que pude consultar. Arru-

225



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

llar o hacer dormir al bebé cantando se dice en lengua magiitd buxiiarii
pechiga ‘acerca del dormir de los bebés’ y tal nombre engloba una serie de
arrullos llamados wawae. Estos wawae, como veremos en este apartado,
se caracterizan composicionalmente por la reduplicacion constante del vo-
cablo de origen quechua wawa; no obstante, también pueden ser cantados
sin el empleo de este y seguir siendo reconocidos como wawae. En cuanto
al contenido, este es siempre improvisado y de longitud reducida, ademas
se emplean una serie de formulas que describo con mayor detalle en la
seccion N.°6.

Por otro lado, los wawae son una de las muchas practicas de cuida-
do que los magiita han elaborado para el proteger el cuerpo, por lo que es
necesario comprenderlos en relacion al conjunto de otros cantos, consejos
y cuidados que aseguran el nae ‘cuerpo, espiritu’ del bebé (Santos Anga-
rita, 2022, p. 122). Asi, el cuerpo magiita a lo largo de la vida se protege
con wiyae ‘cantos en general’, ucuxé ‘consejos’, icara ‘rezos al cuerpo’,
aure ‘dietas’, entre otras practicas. De estas, el término wiyae refiere a todo
acto que involucre musica vocal, sean estos cantos propios del ritual de la
pelazon, cantos narrativos, improvisaciones, arrullos, etc. (Pereira, 2018,
p. 155). Ademads, hay que diferenciar wiyae ‘canto en general’ de chiga
‘narracion, palabra’; de hecho, las narraciones sobre el origen de los cantos
seria en lengua magiita wiyaechiga (Camacho Gonzalez, 1996). A su vez,
Montes (1991) agrega matices especificos para entender el término wiyae,
siendo estos utii, el cual define como trinar y/o cantar como los péjaros,
momento de virtuosismo, inspiracion y emocion (1991, p. 15); y kotirichi-
ga ‘palabra del instrumento musical’ o musica instrumental (1991, p. 25).

Sobre los cuidados, ademas de las dietas y prohibiciones alimen-
ticias que han de llevar los padres para no cutipar al bebé, los magiita
manejan amuletos y sustancias. Sobre los primeros, Nimuendaju (1952)
detalla que los padres magiita cuelgan en el cuello de sus bebés el craneo
sin el pico del bigua (phalacrocorax vigna); también del cuello cuelgan
un collar de semillas de olor penetrante para proteger del catarro; o la ga-
rra de un armadillo (cheloniscus gigas) colgada de la mufieca garantizara
que el niflo sea un experto constructor de canoas (1952, p. 70). También,

226



Amazonia Peruana

cuelgan del bebé collares con la cabeza de pato aguja (Anhingidae) y con
chambira para que aprenda a nadar y sumergirse bien (Perdomo Ceballos,
2019, p. 76). A semejanza de las dietas, la idea es que las caracteristicas
fisico/espirituales y/o el espiritu del animal o planta creceran en el bebé,
dotandole asi justamente de tales caracteristicas, lo que lo protegera y be-
neficiard en su vida adulta. De mi trabajo de campo, he podido constatar
otro amuleto que es el algodon de la colilla de cigarro, el cual se cuelga
del cuello del bebé y guarda el soplo y humo del pori ‘tabaco’ fumado por
el padre, chaman o abuelo que corresponda; en si, el tabaco es entre los
magiita una sustancia por excelencia relacionada a curaciones. Siguiendo
a Santos (2022), “el humo [del tabaco] sembrado mitiga, mimetiza y re-
pele las enfermedades y maldades. El tabaco crece el cuerpo y fortalece
los hilos de energias de conexion con los otros seres y el mundo” (p. 125).
Para mayor informacion sobre sustancias, ver el trabajo de Formabiap y
Aidesep (2013) sobre cuidados al recién nacido magiita.

Asi, hay que entender los arrullos wawae como parte del conjun-
to de wiyaegii ‘cantos’, cuidados, consejos y practicas que han de llevar
padre y madre para proteger el nae ‘cuerpo, espiritu’ del bebé magiita del
acecho de los ngaite ‘espiritus’ y/o ngoxo ‘espiritus que dafnan el bienes-
tar’, quienes siempre estan alertas del cuerpo y espiritu del recién nacido.
De hecho, los arrullos wawae suelen tratar de potenciales amenazas, sien-
do estos animales con pora fuerte, tales como el ngurucu ‘gallinazo’, airu
‘perro’, ai ‘tigre’, woca ‘vaca’, y espiritus o entidades inmortales como los
ngaite y ngoxo. De esta lista, Pereira et al. (2009) agregan al murucututu
o bitho entres los magiita de aldeia de Otawai (Terra indigena Evare II).
Veamos el ejemplo (1), en la seccion de Anexos, cantado por la abuela
Celia Parente (1998), del clan maraca, en el que el ngaite ‘espiritu malig-
no’y el ai ‘tigre’ acechan con su presencia al wawa ‘bebé’.

Como indicaba en la seccién N.°3, los seres ‘inmortales’ o {iiinetagii,
entre los cuales estan los ngaite del ejemplo (1), también son duiixil ‘ser
vivo o existente’, por lo que, ademas de tener los mismos cuatro principios
vitales, también pueden ser entendidos como “gente”. Esto implica que, en
tanto “gente”, pueden escuchar a uno, olernos, sentirnos y, en si, cutipar

227



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

y enfermar al bebé, porque estan presentes a su acecho. Sobre esta alerta
frente a la presencia amenazante, hay que recordar que los recién nacidos
y bebés todavia son ontolégicamente inestables hasta la edad de tres afios
aproximadamente, dado que no cuentan con las curaciones correspondien-
tes, su olor es nuevo en el mundo y resulta desagradable para los ngaite
y los ngoxo, pues todavia cargan con la sangre del parto y en si no tienen
la fuerza necesaria para defenderse (Perdomo Ceballos, 2019). Sobre los
ngoo o ngoxo, veamos el siguiente ejemplo (2) en la seccion de Anexos
cantado por la madre artesana Eva Murayari.

A diferencia del ejemplo (1), el ejemplo (2) plantea la amenaza del
ngoxo ‘demonio o espiritu maligno’, el cual vendra por el bebé, cuxcax
nua naxu ‘vendra por ti’, si este no deja de llorar; es decir, esta vez no se
encuentra presente, pero su llanto es motivo suficiente para que venga, a
lo que debe dejar de llorar, mariitama cuxaxu ‘basta, no llores’, ya que el
llanto advierte a los ngoxo, quienes estan cautelosos de esos sonidos, co-
lores y cuerpos nuevos en el mundo. Hay que tener en cuenta que el llanto
desconsolado de un bebé es considerado por los magiita como producto del
“susto”, afeccion de orden espiritual en la que el llanto fuerte implica una
intensa salida de aire y flujo vital, lo que puede ocasionar que el espiritu
del bebé se escape de su cuerpo y se enferme gravemente. (Martinez Fore-
ro, 2020, p. 183). Ahora, asi como los ngaite y los ngoo-ngoxo estan aqui,
también lo estan los animales de pora fuerte, quienes nangox ‘morderan’
al bebé o nakawaetii’ ‘picardn’ sus ojos en caso no se duerma y tome la
lecha materna pa mii7 ‘toma tu leche’, ejemplo (1). Otro punto importante
es que los arrullos wawae se cantan solo en inmediaciones del hogar y
la chagra, o en si en espacios seguros como el seno materno que carga y
resguarda al beb¢, y exclusivamente durante horas diurnas de la vida coti-
diana, debido a que el monte es terreno y espacio de potenciales amenazas
espirituales y la noche es hora predilecta para el cutipo. Siguiendo con los
animales de pora fuerte, veamos el siguiente arrullo (3) en la seccion de
Anexos cantando por el abuelo Mario Sanchez Boton (1998) en el que el
bebé es amenazado a través de la figura del airu ‘perro’ que amenaza con
su mordida na-ngo, ‘3p-morder’.

228



Amazonia Peruana

Una vez mads, vemos que tales amenazas estan presentes; en este
caso, el airu ‘perro’ esta aqui, yimatama nii, por lo que el wawa ‘bebé’ debe
dejar de llorar, tavai kién, o, caso contrario, el airu lo mordera, kafi'nang(‘).
Asi, a manera de resumen, los ngaite, ngoxo y animales de pora fuerte
estén al tanto del bebé, al acecho, presentes, pues huelen el humor nuevo
y la sangre del bebé e, incluso, el solo hecho de nombrarlos es ya, diga-
mos, una invitacion, un llamado a que vengan. Sin embargo, su presencia
también resulta ambivalente en tanto las amenazas van dirigidas al bebé, a
quien se le recuerda que hay un peligro cerca, acechandolo, pero, por otro
lado, es asimismo un recordatorio para estos ngaite, ngoxo y animales de
que uno esta alerta de su presencia y sabe que lo estan escuchando, por lo
que la madre o padre estan cuidado también a su bebé al nombrarlos. Por
lo tanto, hay que entender este cuidado cantado en consonancia con los
otros cuidados y protecciones que he expuesto a lo largo de este articulo,
pues solo en su conjunto el bebé se ird poniendo “fuerte”. Un arrullo, por
lo tanto, es entre los magiitd mas que el solo dormir y calmar al bebé; in-
cluso, el hecho que solo se puedan cantar de dia y nunca al atardecer en
el ocaso y menos en la noche o en lo profundo de la selva nos indica que
los wawae son una practica de cuidado espiritual frente seres que buscan
aduefiarse del espiritu del bebé que todavia no se ha forjado del todo a su
cuerpo. En otras palabras, los wawae son protecciones cantadas que las
madres entonan para calmar y proteger el espiritu del infante.

6. Educacion propia y canciones infantiles magiita

Si en la seccion N.°4, vimos que el arrullo wawae magiitd es una
proteccion cantada que va fortaleciendo el cuerpo del bebé para que su
espiritu se fije a su cuerpo y los ngog y ngaite no lo puedan cutipar, aho-
ra veremos como las canciones infantiles continuan socializando la nifiez
magiitd y formando el cuerpo a partir de dos experiencias pedagdgicas: (i)
la de la profesora Dorisa Guerrero que con sus composiciones de cancio-
nes infantiles en lengua magiitd imparte contenidos para el fortalecimiento
cultural y (ii) la del Capillejo Tikuna que desde la documentacion de can-
ciones de juegos tradicionales buscaron ensefiar de acuerdo a las narracio-
nes de origen. Un primer punto a discutir es que fortalecimiento cultural y

229



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

narraciones de origen fueron expresiones que los y las cultores que entre-
visté utilizaron. De hecho, cuando entrevistaba a la profesora Dorisa Gue-
rrero, me comentaba que, en sus mds de treinta afios de experiencia como
docente intercultural bilingiie, ha buscado que su pedagogia fomente un
aprendizaje basado en el entorno y contexto de los nifios ticuna, y, asimis-
mo, aprendan, a partir del canto, las narraciones y personajes que sustentan
el modo de vida ticuna, ya que, segun la profesora, estos conocimientos ha
venido en detrimento por las muchas influencias y cambios de los ultimos
afios. Asi, veamos la siguiente cancion (4) en la seccion de Anexos com-
puesta por la profesora Dorisa, que titulo Cancion del origen de los tejidos.

El tejido entre los magiita es una actividad exclusivamente feme-
nina que se va aprendiendo desde la nifiez y forma parte de actividades
centrales a la vida magiita, como lo son el woxrectichiga o ritual de la
pubertad a la llegada de la menarquia (Belaunde et al., 2016); en este, la
woxrecti permanece recluida tejiendo y torciendo fibras de naxi ‘chambi-
ra’. Las magiita a su vez tejen con chambira objetos utilitarios del hogar
como lo son la napa ‘hamaca’ y las ngexri ‘jicras o shicras; bolsas de
chambira’, mientras que las fibras de dexpe ‘huaruma’ se utilizan para con-
feccionar objetos utilitarios relacionados a alimentos, sobre todo la yuca,
tales como el tipiti que se utiliza para exprimir la yuca brava y el cuxéchinii
o cernidor también para esta, a la par del pexchi ‘canasto, cesta’ para el
recojo y transporte de otros sustentos alimentarios de la chacra. Este co-
nocimiento exclusivamente femenino, transmitido de generacién en ge-
neracion y de madres a hijas, es aprendido por las mujeres magiita, segun
las narraciones de origen, de Mowacha y Aictina, dos mellizas miticas que
nacieron junto a Yoi e Ipi, respectivamente, de las dos rodillas de su padre
Ngutapa, quien fuera picado por la avispa beratii mandada por Mapana,
su esposa, la cual fue dejada en el monte por Ngutapa al no poder tener
hijos. Asi, cada uno de estos cuatro mellizos originarios, Yo/ y Mowacha,
de la rodilla derecha, e Ipi y Aiciina, rodilla izquierda, representa un ideal
de comportamiento magiita, por ejemplo, mientras que Yoi es sabio y pre-
cavido, Ipi es intempestivo y toma la iniciativa; ademas, como comentaba,
ensefiaron actividades y confeccion de objetos centrales a la vida magiita.
De esta manera, la cancion El origen de los tejidos utiliza estos episodios

230



Amazonia Peruana

de origen para ensenarle a las infancias magiita de qué y quiénes aprendie-
ron las mujeres el arte de tejer y torcer chambira y huaruma, qué objetos se
tejen y para qué sirven, lo que, como explicara la profesora Dorisa, inicia
a las ninas magiita en el arte del tejido.

Por otro lado, sobre el origen, este para los magiita no es simple-
mente una narrativa que explica como y de quién se aprende una practica,
pues conocer el origen es crucial para poder manipular sustancias, objetos
y otros; de lo contrario, tales objetos, sustancias y mas pueden cutipar y
enfermar a quien no conozca. En una comunicacion personal con el Dr.
magiita Abel Santos, me explicaba que “todo tiene su origen” y conocer
este, entonces, es absolutamente necesario para la manipulacion.

Pasemos ahora a las canciones infantiles del Capillejo Tikuna que,
cabe recordar, parten de la iniciativa de documentacion de profesores y li-
deres magiita colombianos junto con el Instituto Colombiano de Bienestar
Familiar para la preparacion de materiales educativos basados en “lo que
era en un principio”, citando las palabras que me compartiera el profesor
Sergio Ramos del Aguila en nuestras reuniones en Leticia durante el 2023.
Estos materiales pedagogicos con cultura propia se preparan, ademas, en
un contexto educativo en el que la Iglesia dejaria de encargarse de la edu-
cacion indigena para ser traspasada luego al Estado colombiano en la dé-
cada del 1990. Esta iniciativa, como recalco el profesor Sergio Ramos, no
contiene “‘chamanismo ni curaciones, mas que todo son para la formacion
(...) para conocer el origen, de donde nacemos y el origen de Ngutapa
[...y para] ensefiar lo mas basico de los cuatro pilares fundamentales [se
refiere a los principios vitales magiita de la seccion N.°3]” (Universidad
Nacional de Colombia-Videoconferencia, 2023). Este propdsito y mision
del Capillejo Tikuna entra en consonancia con lo que expuse anteriormen-
te para el caso de la profesora Dorisa Guerrero: educar con y a través de la
cancion infantil y el juego, pero educar pensando desde y para la cultura
propia magiita. Sin embargo, un hecho que diferencia ambas experiencias
es que las canciones documentadas en el Capillejo Tikuna son canciones
de juegos infantiles “tradicionales” en tanto no tienen autoria, mientras
que las de la profesora Dorisa con composiciones propias. Teniendo esto

231



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

en cuenta, prosigamos con la siguiente cancion Powe arii idwee ‘juego
de pesca con barandilla’ cantada por Beatriz Araujo, del clan guacamayo,
y compilada por Roger Fernandez en el 2004. Véase la cancién (5) en la
seccion Anexos.

Este juego infantil Powe arii iGwee se juega al aire libre con un
grupo de nifos y nifias de todas las edades; el grupo no tiene un minimo ni
un maximo, aunque el Capillejo indica diez participantes. Los nifios y ni-
fias forman una ronda y colocan una mano en el hombro del nifio al frente.
Un nifio es elegido pescador para colocarse al centro del circulo con una
barandilla y soga para pescar. Luego, el nifio pescador empieza a cantar el
coro takii ma chierii cha powegii ‘;con qué voy a pescar?’ a lo que la ronda
se da la vuelta y cantan chu chu chu chu ‘onomatopeya de jalar la soga’
mientras jalan la soga y un nifio menciona una carnada (linea 3, munii ‘gri-
llo’, o 7, omi ‘gusano’); en seguida, se va repitiendo el coro y respuesta,
pero cambiando tipos de carnada y peces. Asi, el Capillejo Tikuna (2004,
p. 20) explica que a través de tales alternancias los nifios y nifias aprenden
los tipos de peces que se pescan con barandilla en las quebradas, los tipos
de carnadas utilizadas, y las herramientas de pesca. También, aprenden
otros temas asociados como la pesca de los magiita por parte de Yoi e Ipi y
la importancia de la pesca para el clan garza.

Aunque no hace falta referirlos en el canto, la pesca es a Yoi e
Ipi, sobre todo al primero, lo que el tejido es a Mowacha y Aiciina. Esto
porque Yoi es quien pesco a los magiita en la quebrada Eware y ensefio el
arte de la pesca a los hombres magiita. Tal actividad y los conocimientos,
practicas y materiales asociadas a esta, como la construccion de botes,
arpones, y otros utensilios, son asociados y trabajados por los hombres
magiita, aunque claro que también hay mujeres magiitd que pueden sa-
lir a pescar; sin embargo, asi como la chacra se asocia a las mujeres
(Goulard, 2009), la pesca, repito, es una actividad predominantemente
masculina. Sin embargo, con esto, y con los cantos discutidos, no quiero
decir que hay una dicotomia polar e insalvable entre hombres y mujeres;
por el contrario, el hecho de que el juego Powe arii idwee sea un acto
colectivo sin distincion de género considero implica el aprendizaje de

232



Amazonia Peruana

lo que Belatnde (2019) ha llamado complementariedad paralela; es de-
cir, la idea de que ciertas actividades, conocimientos y responsabilidades
estan diferenciadas por el género, pero que tal diferencia no implica un
desconocimiento, sino cruces dinamicos que se complementan y se nu-
tren mutuamente. Esta idea esta presente en los ejemplos que comentado
de las dos experiencias pedagogicas en esta seccion: las composiciones
de la profesora Dorisa Guerrero y los juegos tradicionales del Capillejo
Tikuna buscan ensenar desde las narrativas de origen la complementarie-
dad de las actividades. A manera de un breve resumen, en esta seccion he
tratado como las canciones infantiles y canciones de juegos tradicionales
magiita socializan a nifios y nifias a través del aprendizaje de las activida-
des asociadas a cada género, como lo son la pesca, el tejido, y la chacra,
a la par de otros conocimientos y habilidades.

7. Arte verbal: repeticion, paralelismos y formulas

Como decia al final de la seccion N©°3.1 respecto a Finnegan
(2014), los cantos de los juegos magiita que comenté el apartado anterior
N.%5 comparten una serie de rasgos formales con los arrullos magiita, sien-
do estos que ambos géneros suelen componerse con muchas repeticiones
(Iéxicas, entre lineas, de melodia, ritmicas) y son breves, pues cuentan
con un numero reducido de lineas, a diferencia de géneros de corte ritual
o festivo (Angarita et al., 2010; Montes, 1991; Ramos Valenzuela, 2010),
lo que entra en consonancia con los cantos de tipo social propuesto por
Déléage (2020). Es decir, estos cantos son ampliamente conocidos, hecho
que repercute en la forma en tanto dicha estabilidad espacial a gran escala
produce que muestren poca complejidad, sean de extension reducida y no
muestren grandes variaciones en el tiempo o entre el grupo. A continua-
cion, analicemos el arte verbal de algunos cantos de juegos y arrullos ma-
giitd. Para ello, véase el canto poi arii wiyae rii iawee ‘canto y juego del
platano’, nimero (6), en la seccion de Anexos.

Este juego poi arii wiyae rii iawee consiste en que un grupo de
diez o mas nifios se sientan con las piernas cruzadas formando un circulo
y alternando segin género. Seguido, un participante asigna una variedad

233



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

de platano a cada uno y asigna a un nifio en especifico el ser el esqueje del
platano y pasar luego al medio del circulo. Asi, se inicia el coro kanewichi-
te te poitare na cho ‘con cuchillo se corta el racimo del platano y se cuelga’
y se nombra una variedad de platano (este coro se repite cuantas veces se
considere), tal y como se expone en el Coro 1, ejemplo (8). Luego, quien
se le haya otorgado tal variedad debera agarrar las manos del nifio al cen-
tro del circulo. De esta manera, después de haber repetido varias veces el
Coro 1, se entona el Coro 2 para anunciar la llega del demakii ‘relampago’,
por lo que se reinicia el juego y se repite el coro inicial, pero cambiando
de variedad de platano, lo que da forma a repeticiones y listas de varieda-
des en paralelismo semantico que en conjunto ambas formas permiten la
composicion del canto y continuidad del juego, a la par del aprendizaje de
variedades de platano. Ademas, la llegada del Gemakii dota al juego de un
escenario en el que el clima es adverso y hay que colgar rapido las varieda-
des de platano nombradas, por lo que el juego en si amerita concentracion
y estado de alerta para nombrar tales variedades.

Caso semejante se documenta en el juego del paiche recopilado por
Formabiap (2011). En este juego, un niio del grupo es escogido para cum-
plir el rol de paiche, este se posiciona en el centro de la ronda y pregunta
cantando el coro  takiichakii a iaa? {De quién es este brazo?’. Luego, cada
nifio y nifia responde nombrando a un animal clasificado como fuerte mien-
tras que colectivamente cada respuesta se relaciona con la otra mediante
paralelismo semantico, tal como se expone en (7), seccién de Anexos.

Un juego similar al del paiche es el juego omacha arii iawee ‘juego
del bufeo colorado’ recogido por Roger Fernandez Chochuekii para el pro-
yecto del Capillejo Tikuna. Este juego consiste en que un grupo de nifios
captura y mata a un omacha ‘bufeo colorado’, por lo que este los cutipa
y los termina devorando. Asi, nifios y nifias forman un circulo cogidos de
la mano, mientras que un nifio que funge de bufeo se acerca saltando e
imitando a dicho animal cuando boya. Los nifios agarrados de la mano van
cantando y repitiendo el Coro 1 del ejemplo (8), seccion Anexos, dando
vueltas en la ronda. El bufeo debera entrar a la ronda e intentar escapar;
si escapa, la ronda lo persigue hasta capturarlo, para luego cantar el Coro
2 mientras que lo “trozan” en partes que cada nifio reclamara como suya.

234



Amazonia Peruana

Una vez que se alejan, el bufeo ira a perseguirlos y cada nifio atrapado
saldra del juego.

Sin embargo, a diferencia de los dos ejemplos anteriores, el canto de
este juego resalta por su brevedad y repeticion, ya que solo tiene dos coros
que se repiten durante todo el juego en determinados momentos. Otro ejem-
plo mas paradigmatico de repeticion y brevedad es el juego ngaireta arii
iawee ‘juego del calango’. Este juego consiste en que un grupo de nifios for-
ma una fila seglin estatura, de mas alto a menos alto, y colocan sus manos en
los hombres del nifo al frente. Luego, se comienza a cantar repetidas veces
el coro ngaire ta na iiawa ‘el calango est4 jugando’ mientras se da vuelta en
circulos y/o se imita el movimiento del calango. Finalmente, se canta el coro
kukukuku a la par que los nifos fingen dar patadas en el suelo. El ejemplo
(9), seccion Anexos, fue cantado por Alba Lucia Cuellar, del clan cascabel.

Como se ilustra, el canto del juego se compone solo de dos lineas,
de las cuales el coro ngaire ta na tiawa se repite varias veces hasta que los
nifnos decidan dar golpes en el piso con sus pies y cantar kukuku para luego
seguir regresar a cantar ngaire ta na tiawa. En si, este ejemplo ilustra bas-
tante bien la forma de los cantos de los juegos magiita: son breves en tanto
se componen de un nimero pequefio y limitado de lineas, y estas lineas se
repiten varias veces mientras se va jugando y cantando. Esta ultima afirma-
cion es valida también para los arrullos wawae magiita, los cuales consisten
basicamente en iniciar el canto reduplicando el vocablo wawa, quechuismo
cuya presencia explico en Prieto Mendoza (2023), repetir este aleatoria-
mente y dormir el bebé mediante la amenaza de algun potencial peligro
como el nguruku ‘gallinazo’, ai ‘tigre’ o ngaite “espiritu’. Por ejemplo, el
caso que vimos en (1) cantado por la sabedora Celia Parente en 1998 mues-
tra bastante bien la brevedad de los arrullos, y cantos de juegos de nifos,
al estar solo compuesto de cuatro lineas. Cabe agregar que la brevedad no
es un limitante en la composicion, puesto que, en principio, estos se pue-
den componer el tiempo que sea necesario, solo que el texto resultante se
compone mayoritariamente de repeticiones. Como vemos en (10), seccion
Anexos, las lineas 1, 3 y 4 del ejemplo (1/10) terminan en rii nape pa mit
‘duerme y toma tu leche’, mientras que la linea 2 en una variante de esta
frase. Asimismo, las lineas 2 y 3 muestran paralelismo semantico entre los

235



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

demostrativos no anaféricos 7ida ‘esta’y da ‘este’ (Montes, 2019, p. 216), a
la par de relacionar ngaite ‘espiritu’ y di ‘tigre’ por ser peligrosos. Notese,
ademds, que las lineas 2-3 muestran el sufijo —ma ‘base pronominal (BP)
reduplicado ‘.red’, lo que asemeja en paralelo a estas lineas con la redu-
plicacion en la linea 1 por el vocablo wawa ‘bebé’; hecho comtin entre los
arrullos como explico en Prieto (2023) .

Otro caso que ilustra repeticiones y brevedad lo tenemos a con-
tinuacion en el wawae cantado por la abuela Hercilia Cristiano Guzman
(1998), ejemplo (11), seccion Anexos. En este ejemplo, las lineas 6/7-10
repiten la primera parte del canto a excepcion de la linea 5 que es omitida.
En todo caso, podriamos hablar de un wawae compuesto de solo cinco li-
neas que se van repitiendo durante la composicion, mientras que se omiten
o repiten unas en especifico.

Si bien es necesario un estudio mas detallado sobre la productivi-
dad del paralelismo seméantico y la repeticion en los arrullos wawae, consi-
dero, sobre la base de la literatura previa acerca de otros géneros de canto
magiitd y mi experiencia con el arrullo, que la repeticion tiene un mayor
grado de productividad y el paralelismo semantico resulta esporadico. Otro
tema de interés es que la incorporacion nominal también se hace presente
en el arrullo magiitd. Como indica Montes (2004, 2016), la incorporacion
de un nombre ligado en lengua magiita permite crear nombres de acciones
o actividades usuales, hecho que vemos en el arrullo (11) para el caso de
na-kawe-etii ‘3p-arrancar-0jos’y na-pe-etii ‘3p-dormir-ojos’, acciones que
remiten, la primera, a la amenaza de que los ngaite “espiritus’ o nguruku
‘gallinazo’ le piquen los ojos vy, la segunda, al suefo esperado del bebé.

Por tultimo, los arrullos wawae presentan féormulas, en el sentido
de grupo de palabras que se emplean regularmente para expresar una idea
(Lord, 1981). Estas formulas son <pa mit> - <pa mix> ‘CD seno (leche)’,
y pa wawa ‘VOC. bebé o pa wawi “VOC. bebito’. Sobre su uso, ambas se
emplean, por lo general, a final o medio de linea, lo que implica que la linea
en el arrullo wawae sea caracterizada como de marcado de bordes (Michael,
2019). Asimismo, el caracter repetido de la primera, <pa mit> - <pa mixi>
debe entenderse desde la concepcion magiita de la lecha materna que, como

236



Amazonia Peruana

dije en la seccion 3, carga la fuerza la madre, la cual se corporiza a través de
esta en el bebé dotandola de proteccion y cuidado. Por motivos de edicion,
no incluyo el ejemplo aqui, pero invito a leerlo en Murayari (2023).

8. Conclusiones

A continuacion, recapitulo las conclusiones de este articulo. En
primer lugar, son muchas las maneras de proteger y formar el cuerpo que
los magiita han elaborado; sea a través de amuletos o dietas, la palabra y
sus efectos son también un método para curar y proteger del acecho de los
espiritus ngaite y los ngoxo que danan el bienestar, pero también de otros,
duiixiigii ‘seres vivos’, puesto que también son “gente” en tanto comparten
con los magiita los cuatro principios vitales que constituyen el ser. Esto
implica que, en tanto “gente”, escuchan y se comunican, sanan y enfer-
man, cutipan o aconsejan.

Es en este marco magiita en el que he buscado en el presente articu-
lo entender el arrullo wawae, el cual propongo es una proteccion cantada
que busca poner fuerte al bebé, pues su cuerpo todavia no ha recibido las
curaciones y protecciones suficientes, lo que implica que se encuentre en
peligro ontologico en tanto su espiritu no se haya suficientemente ligado
a su cuerpo. Asi, los ngoxo ‘espiritus malignos’, ngaite ‘espiritus’ y otras
amenazas estan al acecho del espiritu del bebé, pues su olor es nuevo en el
mundo y les resulta apetitoso. Solo a través de los amuletos, de las dietas,
de la lactancia materna, de los arrullos wawae y otras curaciones, es que el
cuerpo del bebé se ird poniendo fuerte y resultara suficiente para no caer
en las manos de alguna entidad no-humana.

En segundo lugar, la palabra y practicas que van formando el cuerpo
para su proteccion también van ensefiando las tareas, actividades, respon-
sabilidades y conocimientos de cada género en un orden de complemen-
tariedad paralela. Por ejemplo, las canciones infantiles y las canciones de
juegos de nifios magiitd van ensefiando que las mujeres aprendieron a tejer
con chambira y huaruma de las abuelas Aiciina y Mowacha, mellizas de los
abuelos Yoxi e Ipi, quienes estos ultimos ensefaron a los hombres la pesca y
la caza. Por lo tanto, con estos dos géneros de wiyae ‘musica vocal, cantos’

237



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

he buscado entender como son socializadas las infancias magiita (ticuna)
desde el nacimiento y durante la infancia, socializacion que no puede en-
tenderse sin partir de la teoria magiita del ser y las narraciones de origen.

Estas conclusiones aqui logradas han sido el resultado del trabajo
de archivo, documentacion y etnografia lingiiistica que llevo a cabo en
torno al canto magiitd, el cual, fuera de mi persona, recoge la voz y peda-
gogia de abuelas y abuelos magiitd en la Triple Frontera, como lo son la
profesora Dorisa Guerrero, la madre artesana Eva Murayari, y todos los
sabedores que trabajaron por el Capillejo Tikuna de la Asociacion Eware.

Por otro lado, queda pendiente profundizar en los espacios de arru-
llo, como la casa y la chacra, y los espacios en los que no se puede cantar
el wawae (el monte o debajo del arbol de la lupuna, por ejemplo), como
también objetos de proteccion en la primera infancia como cargadores,
hamacas, sonajeros, amuletos y mas. También, es necesario un mayor ana-
lisis melddico-ritmico de los wawae que los caracterice en su propia mu-
sicalidad, estudio que queda fuera del alcance este trabajo, pero espero se
complete en futuras aproximaciones.

Notas

1 Este articulo es parte de una serie de publicaciones con las que opto por el grado de Doctor
en Estudios Amazonicos, con mencién en Historia y Cultura, por la Universidad Nacional de
Colombia, sede Amazonia.

2 En este articulo, opto por el etnonimo magiita en vez de tikuna (Colombia, Brasil) o ticuna
(Pert1), dado que el vocablo <ticuna> no tiene referencia alguna en las narraciones de origen
ni significada nada en magiita. Por el contrario, magiita ‘gente pescada’ hace referencia a
cuando Yoxi e Ipi pescaron a los magiita en la quebrada Eware. No obstante, utilizo ticuna
para designar a los magiita peruanos porque asi me lo recomendaron.

3 Utilizo dos alfabetos magiitd en mis ejemplos para designar la proveniencia de los mismos: el
de la ribera colombiana (Leturia Nabaroa, 2011; Montes, 2016) y el de la ribera peruana. Estos
dos alfabetos se componen por las siguientes vocales orales /a/ <a>, /e/ <e>, /i/ <i>, /o/ <0>,
/u/ <u>y /w/ <>, mas su contraparte nasal, por ejemplo, /a/ <&>. No represento las vocales

laringales. Las consonantes son /b/ <b>, /d/ <d>, /3/ <y>, /g/ <g>, /m/ <m>, /n/ <i> /n/ <ng>,

238



Amazonia Peruana

Ipl <p>, It/ <t>, / ’tjr/ <ch>, /k/ <k> (Colombia), <c> (Peru) /w/ <w>, /t/ <r>y /?/ <x> (solo
Pert). Represento dos tonos ortograficamente: alto <a> y bajo <a>. En el texto del articulo,
utilizo ambos alfabetos indistintamente, aunque priorizo el peruano en su version del ILV.

4 Doris Huancho Guerrero es traductora e intérprete ticuna certificada por el Ministerio de Cul-

tura del Peri mediante la Resolucion Viceministerial N° 000023-2022-VMI/MC.

Referencias bibliograficas

Aidesep, Formabiap y ISPPL Loreto. (2009). Daumatiiruxii™. Lecturas so-
bre Mowacha en lengua tikuna. Aidedesep. Formabiap. IPPSL Lo-
reto. https://formabiap.org/wp-content/uploads/2020/05/Lecturas-so-
bre-Mowacha.pdf

Angarita, E., Vento, R., José, J., Manduca, M., Santos, A., Ramos, B., y
Ramos, H. A. (2010). Cantos del ritual de la pelazon tikuna. Mundo
Amazonico, 1,279-301. https://doi.org/10.5113/ma.1.9992

Belatunde, L. E. (2001). Viviendo bien. Género y fertilidad entre los Ai-
ro-Pai de la Amazonia Peruana. Centro Amazdnico de Antropologia
y Aplicacion Practica (CAAP) y Banco Central de Reserva del Pert.

Belaunde, L. E. (2019). El recuerdo de luna. Género, sangre y memoria
entre los pueblos amazonicos (Tercera ed). Ceque Editores.

Belatunde, L. E., Letts Wertheman, P., y Sullon, K. (2016). Woxrexciichiga.
El ritual de la pubertad en el pueblo Ticuna. Ministerio de Cultura.

Camacho Gonzalez, H. A. (1995). Magutd. La gente pescada por Yoi. Ter-
cer Mundo Editores.

Camacho Gonzalez, H. A. (1996). Nuestras caras de fiesta. Colcultura.

Camacho Gonzélez, H. A. (2004). Los cuatro principios magtita. Univer-
sidad Nacional de Colombia. https://repositorio.unal.edu.co/handle/
unal/84598

239



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

Camacho Gonzalez, H. A., Ramos del Aguila, S., Fernandez Lorenzo, R.,
Leon Bastos, M. A., Ramos del Aguila, L. A, y Eware, A. (2004).
Iniikawaeruu rii iawee: juegos y juguetes tikuna. Material de Apoyo
Capillejo Tikuna. Universidad Nacional de Colombia, sede Amazo-
nia. ICBF. Asociacion Eware. COLCIENCIAS.

Camacho Gonzalez, H. A., Ramos del Aguila, S., Fernandez Lorenzo, R.,
Leén Bastos, M. A., Ramos del Aguila, L. A., Eware, A, y Eware, A.
(2004). Juegos tradicionales. Material de Apoyo Capillejo Tikuna.
Universidad Nacional de Colombia, sede Amazonia. ICBF. Asocia-
cion Eware. COLCIENCIAS.

Canon Buitrago, E. A. (2015). nai’aweé i nucumaii. Jogos Autéctones
Ticunas na Perspectiva dos Povos Indigenas da Regido Amazonica
Colombiana [Universidade Federal do Rio Grande do Sul]. https://
www.lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/115474/000964170.pd-
f?sequence=1&isAllowed=y

Cardenas Carrillo, C. A., y Venegas Osorio, C. S. (2019). Palabras para
formar un hijo: socializacion entre los féénemina del Medio Caqueta.
Universidad Nacional de Colombia.

Chirif, S. S. (2020). EI proceso procreativo y la concepcion de la persona
en el pueblo ticuna del Amazonas peruano. Anthropologica, 38(45),

219-241. https://doi.org/10.18800/anthropologica.202002.009

Cristiano Guzman, H. (1998). Wawae 2. Universidad Nacional de Co-
lombia. Sede Amazonia. https://repositorio.unal.edu.co/handle/
unal/83205

Déléage, P. (2020). Toward an Epidemiology of Ritual Chants. Social
Analysis, 64(3), 113—144.

Finnegan, R. (2014). Child play is serious: children’s games, verbal art
and survival in Africa. International Journal of Play, 3(3), 293-315.
https://doi.org/10.1080/21594937.2014.976033

240



Amazonia Peruana

Formabiap. (2011). Objetos, juguetes y juegos que desarrollan habilida-
des en los nifios y las nifias de los pueblos tikuna y kukama kukami-
ria. AIDESEP. FORMABIAP.Instituto de Educacion Superior Publi-
co “Loreto.”

Formabiap y Aidesep. (2013). Cuidados antes, durante el embarazo y al
recién nacido. Formabiap, Aidesep.

Formabiap, ISPP Loreto y Aidesep. (2003). Juegos ashaninka. Formabiap,
Aidesep. https://formabiap.org/wp-content/uploads/2022/02/Juegos-
Ashaninka-web.pdf

Gosso, Y., Otta, E., Morais, M. L. S., Ribeiro, F. J. L., y Bussab, V. S.
R. (2005). Play in hunter-gatherer society. En A. D. Pellegrini & P.

K. Smith (Eds.), The nature of play: Great apes and humans (pp.
213-253). Guilford Press.

Gosso, Yumi, Resende, B. D., y Carvalho, A. M. A. (2018). Indigenous
Children’s Play in the Brazilian Amazonia. En Children’s Play and

Learning in Brazil (pp. 1-16). Springer International Publishing.
https://doi.org/10.1007/978-3-319-93599-7 1

Gosso, Yumi, Resende, B. D., y Carvalho, A. M. A. (2019). Play in
South American Indigenous Children. En The Cambridge Hand-
book of Play (pp. 322-342). Cambridge University Press. https://doi.
org/10.1017/9781108131384.018

Goulard, J.-P. (1994). Tikuna. En F. Santos-Granero & F. Barclay (Eds.),
Guia Etnografica de la Alta Amazonia. Vol. I. FLACSO. IFEA.

Goulard, J.-P. (2009). Entre Mortales e Inmortales. El Ser segun los Ti-
cuna de la Amazonia. Institut frangais d’études andines. https://doi.
org/10.4000/books.ifea.3927

Goulard, J.-P. (2013). Colores y olores del cuerpo tikuna. Maguare,

27(2), 67-90. https://revistas.unal.edu.co/index.php/maguare/article/
view/48835/49904

241



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

Grando, B. S., Xavante, S. 1., y Campos, N. S. (2010). Jogos/brincadeiras
indigenas: a memoria ludica de adultos e idosos de dezoito grupos
étnicos. En B. S. Grando (Ed.), Jogos e culturas indigenas: possibi-
lidade para educagdo intercultural na escola (pp. 89—122). Editora
da Universidade Federal de Mato Grosso. https://cev.org.br/arquivo/
biblioteca/4024585.pdf

Hymes, D. (1981). “In Vain I Tried to Tell You”. Essays in Native Ameri-
can Ethnopoetics. University of Pensilvania Press.

Lagrou, E. (1998). Cashinahua cosmovision: a perspectival approach to
identity and alterity. University of St. Andrews.

Latva-Pukkila, A. (2017). “If we don t teach them, how can they dance?”:
The state of traditional music among children and adolescents in an
Awajun community [University of Helsinki]. https://bitly.cx/JINQT

Leturia Nabaroa, N. (2011). Tikunas o Ticunas: cuatro propuestas orto-
graficas para una lengua. LIAMES: Linguas Indigenas Americanas,
11(1), 145-168. https://doi.org/10.20396/liames.v0il1.1500

Lord, A. (1981). The singer of tales. Harvard University Press.

Mahecha Rubio, D. (2015). Masa Goro. La crianza de “personas verda-
deras” entre los macuna del Bajo Apaporis. Universidad Nacional de
Colombia. Instituto Amazonico de Investigaciones - Imani.

Martinez Forero, T. Y. (2020). Hacia un parto intercultural y respetado en
la Amazonia colombiana. Universidad Nacional de Colombia, sede
Amazonia.

Matarezio Filho, E. T. (2015). Trompetas ticuna de la fiesta de la Moga
Nova. En B. Brabec de Mori, M. Lewy, & M. A. Garcia (Eds.), Sud-

américa y sus mundos audibles. Cosmologias y prdcticas de los pue-
blos indigenas (pp. 121-135). Gebruder Mann Verlag.

242



Amazonia Peruana

Michael, L. (2019). Lines in Nanti karintaa chants: An areal poetic typo-
logical perspective (An essay in honor of Joel Sherzer). Cadernos de
Etnolinguistica, 56—62.

Monteluisa, G., Valera, V., Frisancho, S., Frech, H., y Delgado, E. (2015).
Non Tsinitibo: juegos del pueblo shipibo-konibo y su uso pedago-
gico. Educacion, 24(47), 49—68. https://revistas.pucp.edu.pe/index.
php/educacion/article/view/14241

Montes, M. E. (1991). Los cantos tradicionales entre los tikuna (Amazo-
nas). Ensayo de caracterizacion. Textos de musica vocal en torno al
ritual de iniciacion femenina. (p. 61). Programa de Becas “Francisco
de Paula Santander.”

Montes, M. E. (2004). Morfosintaxis de la lengua tikuna (Amazonia co-
lombiana) (Coleccion). Universidad de los Andes. CESO, CCELA.

Montes, M. E. (2016). ;Existen adjetivos en tikuna? (Amazonas colom-
biano). Forma y Funcion, 29(1), 11. https://doi.org/10.15446/fyf.
v29n1.58506

Montes, M. E. (2019). Tiempo nominal en tikuna (Yuri-Tikuna). Forma y
Funcion, 32(2), 191-222. https://doi.org/10.15446/tyf.v32n2.80819

Murayari, E. (2023). Wawae n°I por Eva Murayari. Universidad Nacional
de Colombia, sede Amazonia. https://repositorio.unal.edu.co/handle/
unal/85650

Nimuendaju, C. (1952). The Tukuna. University of California Press.

Parente, C. (1998). Wawae 1. Universidad Nacional de Colombia. Sede
Amazonia. https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/83184

Perdomo Ceballos, V. (2019). “Los nifios siguen siendo peces”. Un
acercamiento al cuento y al aprendizaje de los nifios y ninias Tikuna
en las comunidades San Antonio y San Pedro (Amazonas) [Pontificia

243



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

Universidad Javeriana]. https://repository.javeriana.edu.co/bitstream/
handle/10554/46411/Tesis .pdf?sequence=1

Pereira, E. (2018). Politica, desentendimento e representacdo fonografi-
ca entre os Tikuna. Mundo Amazonico, 9(1), 143—171. https://doi.
org/10.15446/ma.vOn1.67521

Pereira, E., Pacheco, G., y Pacheco de Oliveira, J. (2009). Magiita arii
wiyaegii (CD). Laboratorio de Pesquisas em Etnicidade, Cultura e
Desenvolvimento (laced). Museu Nacional.

Prieto Mendoza, A. A. (2021). Meter in Traditional Kakataibo Chants.
Studia Metrica et Poetica, 8(1), 117-138. https://doi.org/10.12697/
smp.2021.8.1.04

Prieto Mendoza, A. A. (2023). ;Como se duerme a un bebé en la Ama-
zonia? Apropiacion del villancico chachapoyano Niflo Manuelito
como canto de cuna en varios grupos de la red Ucayali-Amazonas.
Journal de La Société Des Américanistes, 109(1), 47-86. https://doi.
org/10.4000/jsa.22269

Prieto Mendoza, A. A. (2024). Arrullos y arte verbal para infancias “Do-
risa Guerrero.” Repositorio Institucional—Biblioteca Digital UN.
Universidad Nacional de Colombia. https://repositorio.unal.edu.co/
handle/unal/85437

Prieto Mendoza, A. A., y Santos Angarita, A. (2024). “Los ngaites es-
tan escuchando”. El patrimonio sonoro del Museo Etnogréafico Ma-
giita de Mocagua: una experiencia desde el arrullo. Mundo Ama-
zonico, 15(1), e107401. https://doi.org/https://doi.org/10.15446/
ma.v15n1.107401

Ramos Valenzuela, H. A. (2010). E! ritual tikuna de la pelazon en la comu-
nidad de Arara, sur del trapecio amazonico: una experiencia etno-
grdfica. Universidad Nacional de Colombia, sede Amazonia.

244



Amazonia Peruana

Sanchez Boton, M. (1998). Wawae 6. Universidad Nacional de Colombia.
Sede Amazonia. https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/83487

Santos Angarita, A. (2010). Narracion tikuna del origen del territorio y de
los humanos. Mundo Amazonico, 1,303-313. https://doi.org/10.5113/
ma.1.10900

Santos Angarita, A. (2013). Percepcion tikuna de Naane y Naiine: terri-
torio y cuerpo [Universidad Nacional de Colombia, sede Amazonia].
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/51667

Santos Angarita, A. (2022). Socializacion y adquisicion del lenguaje Ma-
giita. Universidad Nacional de Colombia, sede Amazonia.

Santos Moran, C. Y. (2018). Pautas y practicas de crianza contempora-
neas de los ninios tikuna de la comunidad de Arara. Sede Amazonia
de la Universidad Nacional de Colombia.

Universidad Nacional de Colombia-Videoconferencia. (2023). Socializa-
cion del Archivo Digital de las Lenguas Indigenas de la Amazonia
ARDILIA. Youtube.

Varios, V. (2004). Wiyae 2. Budtagii arii wiyae rii iniika. Universidad Na-
cional de Colombia. Sede Amazonia. https://repositorio.unal.edu.co/
handle/unal/83460

245



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd
Alejandro Prieto Mendoza

Anexos
(1)
1. Wawawawawa rii napé pa mit
‘Bebecito, duerme y toma tu leche’
2. Naamama nii ngaite pa mif rii napé
‘Aqui esta el ngaite, toma tu leche y duerme’
3. Damama nii &i rii napé pa mit
‘Aqui estd el tigre, duerme y toma tu leche’
4. Tavui'i kudi rii napé pa mii
‘No llores, duerme y tu toma tu leche’
Celia Parente, 1998
)
4. ngoxo cuxcax nua naxi ta pa mixi
‘el diablo vendra por ti’
5. mariitama cuxaxu taxiixii td cuxaxu pa mixi
‘basta bebé, no llores, no llores mas’
6. daa td yima ai rii cuxcax nua naxu pa mixi
‘aqui esta el tigre y viene a por ti’
7. ngéxguma cuxaxugu rii ai ta cuxii nangox pa mixi
‘si sigues llorando el tigre te morderd’
[...]
Eva Murayari, 2023
3)

1. Bema...Bema napé rii yimatama nia airii vii ki na... ki nango
rii napé

‘Silencio, duerme, aqui esté el perro y te va a morder, duerme’

2. Yimatama nia airii rii kil nango rii napé

‘Aqui esta el perro y te va a morder, duerme’

3. Yimatama nii rii taiui kiaa

246



Amazonia Peruana

‘Aqui esta (el perro), no llores’

4. Taudi kudv rii "émata...yima nia airi td ki nangd
‘No llores, aqui esta el perro; te va a morder’

5. Napé napé rii yimatama nia airi rii ta kui nango
‘Duerme, duerme, aqui esta el perro y te va a morder’

Mario Sanchez, 1998

4)
1. Mowacha nanaxii ga ngexri rii napa Mowacha ha tejido
la jicra y la hamaca
2. Mowacha nanaxii ga ngexri rii napa Mowacha ha tejido
la jicra y la hamaca
3. Aictina nanaxii ga tipiti rii cuxéchinii Aiciina ha tejido el
tipiti y el cernidor
4. Aictina nanaxii ga tipiti rii cuxéchinii Aiciina ha tejido el
tipiti y el cernidor
5. nawa nanaxii i dexpe rii naxi Lo hizo con huaruma
y chambira
6. nawa nanaxii i dexpe rii naxi Lo hizo con huaruma
y chambira
Dorisa Guerrero, 2023
)
1. Takii ma chierii cha powegii jcon qué voy a pescar?
2. Chu chu chu chu chu chu chu chu chu chu chu chu
3. Muniima sera con grillo
4. Ngegiimachi choii ti gaa ya arawiri ya arawiri de pronto con esa
carnada puedo coger una sardina
5. Takii ma chierii cha powegii [con qué carnada pesco?
6. Chu chu chu chu chu chu chu chu chu chu chu chu
7. Omima gusano
8. Ngegiimachi choii ti gaa ya eruma ya eruma de pronto con esa

carnada puedo coger sabaleta
Beatriz Araujo, 2004

247



Wawae rii Buxiigiiarii Wiyae rii Iniica. Arrullos y cantos de juegos de nifios Magiitd

Alejandro Prieto Mendoza

(6)
Coro 1:
kanewichi te
poitare na cho

kanewichi te
poitare na cho

Coro 2:
kaurechipaa chau
kaurechipaa chau
aémakii china
chougii chougii choligu
Coro 1:
kanewichi te
[puretarena na cho)
[chedatare na cho]
[wochiitare na cho)
[ngeenatare na chol
[wokutare na cho

(7)
Pregunta:
Respuesta:

Ltakiichakii a fiaa?

con cuchillo se corta

el racimo del platano y
se cuelga

con cuchillo se corta

el racimo del platano y se
cuelga

cascara del shimbillo pum
cascara del shimbillo pum
relampaguea

colgando, colgando, colgando

con cuchillo se corta

racimo de banano manzana
racimo de banano seda
racimo de platano halcon
racimo de platano mico coto
racimo de banano pildoro

Maria Ermelinda Santiago, 2004

‘¢, De quién es este brazo?’

[Ngobiichakii] ‘brazo de motelo’
[okayiwachakii] ‘brazo de cedro’
[nakiichakii] ‘brazo de sachavaca’

(8)

(Formabiap, 2011, p. 57)

Coro 1: Omacha arii baia uuuu
‘el delfin rosado sale a respirar uuuu’

Coro 2: Paata arii tukuchi uuuu
‘el delfin gris uuuu’
Maria Ermelinda Santiago, 2004

248



Amazonia Peruana

)
Ngaire ta na iawa el calango esta jugando
Ngaire ta na iawa el calango est4 jugando
Ngaire ta na iawa el calango esta jugando
Kukukukuku onomatopeya de patadas en el suelo
Ngaire ta na iawa el calango esta jugando
Ngaire ta na iawa el calango est4 jugando
Ngaire ta na iawa el calango esta jugando
Kukukukuku onomatopeya de patadas en el suelo
Alba Lucia Cuellar, 2004
(10)
2. Ndamama nii ngaite pa mif rii napé
Nda=mama nii ngaite pa mii rii na=pe
Esta=BP.red 3.COP espiritu CD leche y 3=dormir
‘Aqui esta el ngaite, toma tu leche y duerme’
3. Damama nit ai rii nape pa mit
Da=mama  nii 4i  rii na=pe pa mii
Este=BP.red 3.COP tigre y 3=dormir CD leche
‘Aqui esta el tigre, duerme y toma tu leche’
(11)
1. wawawawawa mi querido bebé
2. fidama té nii nguruku el gallinazo ya estara aqui
3. kuil ta nakaweetii pa mif rii te va a picar los 0jos
4. choii napéetii pa mii rii duerme y toma mi leche
5. tauil 1 kuavu pa mii rii no llores y toma mi leche
6. wawawawawa mi querido bebé
7. wawawawawa mi querido bebé
8. 7Adama td nit nguruku el gallinazo ya estara aqui
9. kuil ta nakaweetii pa mit rii te va a picar los 0jos
10. choii napeetii pa mii duerme y toma mi leche

Hercilia Cristiano Guzman, 1998

249






AMAZONIA

N2 IR IR\ 7 S8 Amazonia Peruana, Volumen XIX, N.°37, agosto 2024; pp.251-278
PERUANA 1 é@ CE&{«»X@/ 68 p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663

https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.485

SuICIDIO DE MUJERES Y VIOLENCIA DE GENERO:
UNA MIRADA RENOVADA A UN INTENTO
DE SUICIDO DE UNA MUJER AWAJUN EN 1990

SUICIDE OF WOMEN AND GENDER VIOLENCE: A RENEWED LOOK AT A
SUICIDE ATTEMPT BY AN AWAJUN WOMAN IN 1990

Astrid A. Bant
Investigadora independiente
astridbant@yahoo.com
https://orcid.org/0009-0001-6409-4638

Envio: 6 de febrero de 2024  Aceptacion: 10 de junio de 2024  Publicacion: 16 de agosto 2024

Resumen

A partir de la descripcion detallada de un caso de intento de suici-
dio por una mujer awajun en los afios 90, se realiza un andlisis desde la teo-
ria basada en actores (actor-oriented approach) con perspectiva de género.
Este ejercicio tiene por objetivo explicitar como el sistema de parentesco
y matrimonio reproduce la desigualdad de género, cuales son los espacios
limitados para que las mujeres negocien el curso de sus vidas y cudl es el
rol de la violencia contra las mujeres en ese sistema. Asimismo, se revisa
la bibliografia contemporanea relevante en la que se observd una adopcion
incompleta de la perspectiva de género y una ausencia de conceptualiza-
cion del rol de la violencia de género en las diversas teorias e hipdtesis
desarrolladas sobre el fenomeno del suicidio de mujeres awajun. Sin em-



Suicidio de mujeres y violencia de género: Una mirada renovada a un intento
de suicido de una mujer Awajun en 1990
Astrid A. Bant

bargo, también se vio una evolucion de la participacion de mujeres awajun
en el espacio publico, incidiendo desde una perspectiva de derechos de
las mujeres. Finalmente, se propone un mayor énfasis en la violencia de
género como precedente al comportamiento suicida, particularmente en
iniciativas comunitarias de prevencion.

Palabras clave: awajun, perspectiva de género, suicidio, violencia de géne-
ro, salud mental, mujeres indigenas, antropologia feminista.

Abstract

Starting with the detailed description of a case of attempted suicide
by an awajin woman in the 1990s, an analysis of the case is carried out
from the actor-oriented approach theory with a gender perspective. This
exercise aims to explain how the kinship and marriage system reproduces
gender inequality, which are the limited spaces for women to negotiate
the course of their lives and what is the role of violence against women in
that system. In addition, contemporary, relevant bibliography is reviewed
in which an incomplete adoption of the gender perspective and an absence
of conceptualization of the role of gender violence in the various theories
and hypotheses developed about the phenomenon of suicide of Awajin
women was observed, but also an evolution of the participation of awajiun
women in the public sphere, advocating for change from the perspective
of women'’s rights. The article ends with a call for more emphasis on gen-
der violence as a precursor of suicidal behavior, especially in community
initiatives for its prevention.

Keywords: awajun, gender perspective, suicide, gender violence, mental
health, indigenous women, feminist anthropology.

1. Introduccion

En 1994 y 1999, publiqué dos articulos sobre aspectos del sistema
de relaciones de género en la sociedad awajin, conocida entonces como
aguaruna, parte de la familia etnolingiiistica jibaro en esta revista. El

252



Amazonia Peruana

primero se trataba de un articulo sobre el sistema de parentesco desde una
perspectiva de género y, en el segundo, se analizaba el suicidio femenino
en términos de una lectura feminista del parentesco y matrimonio awajun.
El desarrollo y el desenlace de un caso de autoenvenenamiento de una
mujer joven que observé en tiempo real a lo largo de un periodo de tres
semanas al comienzo de los afos 90 no fue incluido en ninguno de los
articulos. Sin embargo, por haber sido una vivencia clave durante un tra-
bajo de investigacion en el territorio awajin en la zona del Alto Marafion
durante dos afios y medio, de facto, los acontecimientos de este episodio
fortalecieron el analisis de género de los contenidos etnograficos de los
dos articulos. A casi 35 afos de los hechos que influenciaron mi com-
prension del suicidio femenino en la sociedad awajun y, en particular,
la interpretacion del rol de los intentos, he querido regresar al caso para
someterlo a una nueva reflexion y, finalmente, presentado este caso, eva-
luar cuales son los cambios en el discurso sobre el fendémeno del suicidio
femenino que se han dado en las ultimas cuatro décadas.

El propdsito de este articulo es multiple:

a. Sumar una observacion directa del curso de un intento de
suicidio de una mujer joven en una comunidad awajun.

b. Proveer un andlisis de las dinamicas que apuntalaron el
arco del inicio hasta la resolucion del caso, interpretando
las posiciones y motivaciones de los principales actores fe-
meninos y masculinos.

c. Reflexiones sobre las aproximaciones desde las ciencias
sociales al suicidio awajun y la relacion con la violencia
de género en una seleccion de bibliografia y documentos
relevantes desde los afios 80.

d. Proponer que las agendas de las organizaciones indige-
nas, politicas publicas y disciplinas académicas relevantes
le presten mayor atencion al rol de la violencia de género
como antecedente de la idea y comportamientos suicidas.

253



Suicidio de mujeres y violencia de género: Una mirada renovada a un intento
de suicido de una mujer Awajun en 1990
Astrid A. Bant

2. Un caso de intento de suicidio de una mujer awajin entre los afios
1989-90

Los suicidios e intentos de suicidio de mujeres en la sociedad awa-
jun son frecuentes comparados con otras poblaciones. No disponemos de
muchos datos de calidad sobre la situacion de salud en el territorio awa-
jun, incluido el suicidio. Brown (1984, 1986 en Unicef, 2012, p. 64, nota
a pie) calculd una tasa aproximada de 180/100 000 suicidios y 500/100
000 casos de intentos de suicidio por afio en el Alto Mayo para el periodo
1977-81. Datos del Ministerio de Salud y de una investigacion comisiona-
da por Unicef indican que estas tasas probablemente no habrian cambiado
en 2012. Sin embargo, son escasas las observaciones directas y detalladas
en la literatura cientifica. El caso presentado aqui tuvo lugar en una
comunidad donde hice un trabajo de campo para un proyecto de educacion
intercultural de Aidesep con el Ministerio de Educacion entre 1988 y 1991.
Durante unas semanas, anoté por escrito diariamente los detalles del caso.
Para la elaboracion de este texto, he preferido no identificar la comunidad
y los nombres de las personas involucradas han sido cambiados.

En una comunidad ubicada a orillas del rio Marafdn, conoci a la
familia de Victor, un hombre de unos cuarenta afios, que tenia tres mujeres.
Una mafana, Victor llevé a Lidia, su primera mujer, a nuestro alojamiento
en una posta médica vacia, donde mi colega habia instalado una despen-
sa médica extraoficial e improvisada. Lidia tenia un absceso amoratado e
infectado, lleno de pus en un muslo, resultado de un corte con machete.
Habia oido decir que Victor tenia tres mujeres, pero, en ese primer encuen-
tro matutino, no habria podido deducir nada. El solo nos habia contado
que vivian con los padres de Lidia en una aldea lejana, al otro lado del rio.
También nos asegur6 que, aun cuando Lidia y €l se casaron muy jovenes,
eso nunca les causo problemas, pues ambos eran muy competentes y tra-
bajadores desde muy temprana edad.

Nuestra casita con techo de palmera estaba cerca al camino de ac-
ceso al centro de la comunidad y desde alli se podia ver donde atracaban
barcos y canoas. Esa ubicacion también nos permitia mirar las idas y veni-
das de la familia de Victor. Su primera esposa, Lidia, y su segunda esposa,

254



Amazonia Peruana

Rosa, hermana de Lidia, se turnaban en la vivienda que habia construido
Victor para que sus hijos tuvieran donde dormir durante las temporadas
en que funcionaba la escuela. Por su lado, Petra, la nueva mujer de Victor,
hermana menor de Lidia y Rosa, se habia quedado en casa de sus padres,
pues estaba embarazada. Victor venia al pueblo todos los dias en su ca-
noa para ver como iban las cosas y proveer de alimentos recogidos de sus
huertos ubicados al otro lado de la carretera; a veces, también traia algo
de pescado.

Victor habia tenido un minimo de once hijos con sus tres esposas.
Lidia tenia al menos tres hijos vivos. Seis de los hijos de Victor habian
muerto: cuatro de Rosa y dos de Petra. Este grado de mortalidad infantil
era mucho en comparacion con otros hogares. Es mas, algunos de sus hi-
jos, que conoci en esa época, se veian con mala salud.

Otra joven del pueblo, Adriana, prima paralela de las esposas de
Victor, que habia trabajado como empleada doméstica en un pueblo mesti-
70, recién habia regresado a la comunidad con ropa nueva, ollas de alumi-
nio y una radio. Venia embarazada y traia también nuevas actitudes y habi-
lidades: vestia diferente, se veia alegre y mas segura de si misma. Parecia
contenta de poder practicar el espafiol y contar sus experiencias. Ademas,
Adriana disfrutaba de compartir sus opiniones conmigo. Ella fue quien me
coment6 que Rosa y Petra se habian querido escapar cuando recién fueron
entregadas a Victor. En ambos casos, su padre las persiguid, las golpeé y,
a la fuerza, las llevo de vuelta donde Victor.

El absceso en la pierna de Lidia mejoraba cada dia y ella se mos-
traba contenta; nunca parecié muy preocupada por la infeccion. Era una
mujer tranquila, seria y segura de si misma. Lidia era la primera mujer y
era mayor que las otras.

Fue Adriana quien nos trajo a Rosa. No aparentaba mas de veinti-
trés afios y ya habia tenido por lo menos siete embarazos, pero solo tres de
sus hijos habian sobrevivido. Ademas, el mismo Victor la habia asistido en
un parto obstruido: el feto habia muerto adentro de su cuerpo.

255



Suicidio de mujeres y violencia de género: Una mirada renovada a un intento
de suicido de una mujer Awajun en 1990
Astrid A. Bant

Uno de esos dias, Rosa apareci6 en la entrada de la casa. Adriana,
detras de ella, la empuj6 por la puerta y me dijo: “;Sabes una cosa?, Rosa
solo tiene un vestido y nada de ropa interior. Cuando le viene la regla, tiene
que quedarse escondida en casa porque no tiene calzones para ponerse un
pafio”. Tenia una hilera de calzones secandose en un tendedero, asi que
tomé uno y se lo entregué a Rosa que lo contuvo en su puiio mientras man-
tenia la mirada fija hacia exterior.

Al poco tiempo, Victor nos invit6 a una jornada de trabajo colecti-
vo de apoyo vecinal. En este caso, se trataba de llevar troncos talados con
el fin de hacer un nuevo jardin para Petra cerca de la casa de sus padres. La
jornada fue seguida de un gran almuerzo como agradecimiento y, después
de comer, las mujeres comenzaron a servir, en calabazas secas cortadas
por la mitad, una cerveza de yuca fermentada, blanca y espesa que habian
preparado para la ocasion y sacaban de unas tinajas de barro negro que lle-
gaban hasta el pecho. Mientras los hombres bebian con las caras pintadas
con vetas rojas de achiote, Victor y su suegro estaban sentados en bancos
especiales de madera, frente a las dos puertas centrales ubicadas en ambos
lados de la casa grande. Con sus rifles de caza al hombro, mantenian una
pose tradicional que recordaba a los visitantes que los hombres adultos
de esa familia podian defender su casa en caso de que fuese necesario.
Después de comer y descansar, Victor sali6 al patio y realiz6 una serie de
movimientos y expresiones orales ceremoniales como si atacase a otro
hombre con una lanza, parte de una practica guerrera simbdlica conocida
en la literatura etnografica, pero que me dejo atemorizada. Al anochecer,
los ultimos hombres invitados regresaban tambaleandose a casa y nosotras
regresamos al pueblo junto a Rosa.

Cerca de las once, escuchamos ladridos de perros y gente que co-
rria hacia la casa de Pedro, el promotor de salud del pueblo y hermano de
Lidia, Rosa y Petra. Quince minutos después, vino Adriana a preguntar
si teniamos algiin medicamento para ayudar a Rosa que habia tomado
veneno.

La seguimos a la orilla de una quebrada donde se habia reunido un
grupo de personas con muchos nifios en primera fila. A la luz de las antor-

256



Amazonia Peruana

chas encendidas, vimos a Rosa, inconsciente, tumbada sobre la arena boca
abajo en aguas poco profundas. Sus hijos pequefios parecian asustados,
pero no lloraban.

Victor, vestido en un pantalén y el pecho desnudo, con la cara en-
rojecida resultado del masato que habia bebido y parado a su lado con un
pie sobre la espalda de Rosa, reia ofendido mientras gritaba: “;Crees que
yo la golpeé?, que le dije: ‘;Toma veneno?’. No, yo no tengo la culpa.
iElla hizo esto por si misma!”.

Victor hacia un gesto con los brazos hacia el cuerpo inerte y moja-
do de Rosa que yacia frente a ¢l medio hundida en la arena. Podia ver mis
bragas debajo de su vestido levantado de algodén. Una anciana, que no
habiamos visto antes, hizo una mezcla en una bolsa plastica que serviria
de lavado géstrico. Victor abria la mandibula de Rosa para empujarle un
tubo de goma por el esofago.

Adriana contd que Rosa habia discutido con Victor luego de la
minga y después se habia internado sola en el bosque para cortar un trozo
de raiz de barbasco y masticarlo. Su hermano Pedro, el trabajador comuni-
tario de salud, se negaba a brindar su ayuda a pesar de haber recibido una
sonda gastrica en su equipo instrumental. Pedro advertia a su cunado Vic-
tor que esperaba ver a Rosa, viva o muerta, en su casa por la mafana. La
relacion entre los dos hombres y sus familias estaria en suspenso mientras
no quedaran claras las causas y el resultado del intento de suicidio. Si Rosa
moria esa noche, sus hermanos responsabilizarian a Victor y habria una
ruptura entre las familias de ambos lados que tendria que ser compensada
mediante pagos, trabajo o se crearian enemistades de sangre.

En un determinado momento, Rosa comenz6 a temblar incontro-
lablemente y a emitir sonidos guturales y tenia arcadas. Habia empezado
a llover y Victor y algunos familiares decidieron llevarla a un arroyo mas
pequefio, mas arriba de la aldea. Mi colega le dio a Adriana un termo con
Nescafé bien cargado y caliente con mucha azucar, que podria servir para
intentar acelerar el ritmo cardiaco de la paciente.

257



Suicidio de mujeres y violencia de género: Una mirada renovada a un intento
de suicido de una mujer Awajun en 1990
Astrid A. Bant

Nos levantamos temprano, muy preocupadas por lo sucedido la
noche anterior, hasta que vimos a Victor, seguido de una Rosa palida car-
gando a su hijo menor, caminando por un sendero hacia la casa de Pedro.

Antes de llegar a la casa de su hermano, ella se detuvo en nuestra
puerta para pedir una pomada antiinflamatoria para los moretones de su
cara.

Luego supe por Adriana que Rosa queria divorciarse de Victor por-
que siendo la mujer intermedia sentia que ¢l la tenia descuidada. Mientras
Rosa insistiera en el divorcio y no se llegara a un acuerdo, seguiria exis-
tiendo el peligro de otro intento de suicidio. Victor queria discutir el asunto
con su cufiado y llevé a Rosa a su casa tal como se lo exigi6é Pedro la no-
che anterior. Pero Pedro no estaba en casa, sefial de que no adoptaria una
posicion drastica contra Victor. Rosa, por su parte, se mantenia firme en
su deseo de quedarse en la casa de su hermano, hasta que Victor, enojado,
anuncid que iba a hablar con su padre para devolverla.

“Nadie quiere que Rosa y Victor se separen”, dijo Adriana, “eso
causa problemas a todos”. Adriana cont6 que la noche anterior, Victor ha-
bia regresado borracho a su casa y quiso tener sexo con Rosa. Ella se habia
negado y Victor la acusé de tener otro hombre y la golpe6 en la cara y el
cuerpo. Luego, cuando Victor se retird, Rosa se fue caminando hacia las
tierras mas altas donde crece el barbasco que tiene raices venenosas y se
utiliza para la pesca. Tomas, el dueno del huerto, un evangélico converso,
habia escuchado ruidos extrafios en su plantacion que resultaron ser los
gritos de Rosa. El fue quien advirtié a los comuneros que Rosa se habia
envenenado.

La situacion siguio sin resolverse durante dias. Rosa habia encon-
trado refugio donde Pedro y, bajo la supervision constante de la familia de
su hermano, se trataba de evitar otro intento de suicidio. Entonces, sucedid
que Victor lanzé una propuesta que de alguna manera reflej6 el intento de
autoeliminacion de Rosa. Dijo que planeaba internarse en el bosque sin
armas, durante varios dias, para que los jaguares tuvieran la oportunidad
de atacarlo. Argument6 que esa seria la unica manera de olvidar el dolor

258



Amazonia Peruana

que le habia causado su esposa. La mayoria de comuneros tomo este plan
con cautela, pero algunos lo vieron como una sefal de cuanto seria Victor
capaz de hacer para no perder a su esposa.

Dias después del incidente, estaba sentada frente a la casa donde
estaba alojada, viendo el atardecer con un grupo de jovenes mujeres del
pueblo. Comiamos manies crudos que acababan de recoger en la arena de
la orilla del rio y que nos trajeron en cestas llenas. Algunas alin estaban
solteras y otras acababan de encontrar marido. Todas estaban de acuerdo
en que tomar veneno estaba mal, que las mujeres que se envenenaban no
merecian ni pena ni lastima.

“;Como asi, si ti misma masticaste las raices de la misma planta
venenosa el mes pasado?”, dijo de pronto Adriana, desafiando a una de
sus primas y continu6: “; Acaso no sabias que eso estaba mal? jAlguien te
obligo a hacerlo?”.

Las jovenes miraban incomodamente hacia delante, pelando los
manies y guardando silencio.

“Y tu también, ;por qué bebiste lejia con detergente en polvo? ;| No
tendrian que haber sido criados tus hijos por una madrastra?”, confronto
Adriana a otra joven.

En efecto, resultaba que, de las cinco mujeres sentadas bajo la luz
anaranjada del sol de la tarde, Adriana era la unica que no tenia ningun
intento de suicidio.

Nuestra partida de la aldea estaba planeada diez dias después del
intento de suicidio de Rosa y la comunidad empez6 a organizar una fiesta
de despedida. No habia visto mucho a Rosa en los ultimos dias. Luego me
enteré de que su padre la habia llevado al otro lado del rio para cuidar a los
cerdos del lugar.

En la fiesta, hubo abundante carne de tapir cazado la noche ante-
rior, cantaros de cerveza de yuca recién hecha y musica de una grabadora.

259



Suicidio de mujeres y violencia de género: Una mirada renovada a un intento
de suicido de una mujer Awajun en 1990
Astrid A. Bant

Esa noche, Victor llevo a Rosa y a ninguna de sus otras esposas. Se habia
adornado la cara con pequeios puntos rojos y llevaba un vestido nuevo
de algodon estampado. Parecia serena y contenta. Victor bail6 con ella y
todos estaban felices de verlos reconciliados.

3. Analisis del caso con la teoria basada en actores con perspectiva
de género

A primera vista, la narrativa del caso refiere al sistema de parentes-
co y matrimonio, con las subsecuentes relaciones de género, como base de
la estructura social interna de la comunidad. Al mismo tiempo, se puede
leer el caso como un conjunto de acciones de individuos en el contexto
cultural awajin en un momento dado. En particular, se siguié el camino
de una mujer con multiples experiencias de violencia fisica de parte de
su padre y esposo, que paso por un intento de suicidio. Después de esta
crisis personal, las relaciones sociales entre las personas involucradas se
acomodaron, a través de la activacion de las normas del sistema de paren-
tesco awajun, con el resultado de que se suspendi6 la agresion conyugal
temporalmente y hubo una publica demostracion de aprecio de su persona.
Esta vez, ella se reinsert6 en el matrimonio y en la comunidad como una
persona con apoyo de sus consanguineos, resultado de una dinamica de
intereses individuales y colectivos, estructurales y ad hoc, que siguieron
las opciones diferenciadas por género, generacion y posicion especifica de
los comuneros y las comuneras que les brindaba el contexto de la sociedad
awajun y la manera en que esta estd insertada en la sociedad nacional. La
presencia de dos personas de afuera, que conocian a la mujer, puede haber
tenido alguna influencia sobre el curso del episodio también.

El enfoque de intereses de género, una variante feminista de la teo-
ria basada en actores, actualmente también conocida como la teoria de
estructura/agencia (Reiter, 1975; Nyamu-Musembi, 2005; Lewis, 2015)
tiene por objetivo explicitar codmo las estructuras sociales funcionan de
diferente manera para hombres y mujeres. Los individuos persiguen sus
mejores posibles resultados dentro de lo que las estructuras les ofrecen
y/o prohiben por género, edad y estatus. En la sociedad awajin, no solo

260



Amazonia Peruana

son los hombres los que tenian mas amplitud en los roles —en este caso:
visionario, cazador, guerrero, promotor de salud, chaman—, también te-
nian mayor acceso a los medios para realizar estos roles, como el acceso a
alucindgenos, armas, educacion, dinero, cooperacion entre familiares mas-
culinos, matrimonio poliginico, autoridad y violencia parental y conyu-
gal. Las opciones y medios de las mujeres son mas limitados comparados
con los de varones. Sin embargo, las mujeres también se mueven a nivel
individual para mejorar su situacion como trabajadora agricola exitosa,
primera esposa, esposa preferida, empleada doméstica fuera de la comu-
nidad y, en ultima instancia, adoptar distintas formas de desobediencia y
arriesgando su propia vida.

En las sociedades jibaras tradicionales, el matrimonio dravidiano
produce la continuidad generacional de un sistema con solo dos tipos de
parientes: consanguineos y afines. Idealmente, en el dia a dia, las personas
de estas identidades distintas conviven y colaboran entre si, pero poten-
cialmente podrian tornarse enemigos. Bajo ciertas condiciones, a nivel de
familias, el paso de amigo a enemigo entre los parientes afines es pequeno.
El peligro de una ruptura a nivel de la colectividad mayor y los conflictos
que podrian resultar esta mediado por la practica de los esposos de ser cada
uno de la otra categoria de parientes. Es decir, el matrimonio preferencial
entre el hijo o hija del hermano de la madre y el hijo o hija de la hermana
del padre, y la permanencia de esta unidon, son importantes mecanismos
para mantener la cohesion social y la paz (Taylor, 1981; Bant, 1993). Sin
embargo, es importante resaltar que el marido y la mujer no estan inserta-
dos en esta articulacion del sistema de parentesco en términos de igualdad
y la paz colectiva esta, en parte, negociada a nivel de las parejas en las cua-
les los maridos y padres de las mujeres tienen mas poder que las esposas
(Collier, 1987; Bant, 1993).

En el caso, se observa la relacion de tension entre la estructura y las
posiciones de los diferentes actores y la narracion nos muestra los caminos
de los protagonistas hacia el desenlace de reconciliacion que este caso nos
trae. En seguida, se presenta una interpretacion de lo que podrian ser los
intereses y decisiones de los actores principales.

261



Suicidio de mujeres y violencia de género: Una mirada renovada a un intento
de suicido de una mujer Awajun en 1990
Astrid A. Bant

3.1. Victor

En 1990, habia pocas familias poliginicas de un hombre con va-
rias mujeres en las comunidades, particularmente de un marido con tres
mujeres hermanas. Victor habia creado esta familia a través de unos quin-
ce afos, juntandose con Lidia cuando ambos eran adolescentes; unos seis
afios después, con Rosa que era alrededor de siete afios menor de Lidia y,
hacia unos afios, también con Petra, una joven que en ese entonces tenia
unos 18 afios. No sabemos si Victor ya era suegro, puesto que nunca se
observo un yerno en su entorno. Victor y su propio suegro evidentemente
tenian una relacion estrecha: Victor participando activamente en la unidad
doméstica del suegro y el suegro otorgando a Victor acceso a sus hijas a
través de los afios. A pesar de que Victor ha construido una casa provisoria
cerca de la escuela donde dos de sus mujeres se turnan a cuidar a los nifios
escolares, todos viven en la unidad doméstica del padre de las mujeres y
Victor, por ende, no ha establecido un hogar propio.

La poligamia sororal supone una complicada negociacion entre los
dos hombres a lo largo de sus vidas y provee una proteccion a Victor con-
tra represalias del suegro y su cuflado por maltrato conyugal o en caso de
suicidio de una de las mujeres.

Los presupuestos para un matrimonio poliginico en la sociedad
awajun son que el hombre provea suficiente carne para toda la familia, mu-
jeres e hijos y, en menor grado, para los suegros y otros posibles parientes
en la unidad doméstica. En el caso de Victor, un minimo de once personas.
Otra expectativa es que sepa mantener a las esposas contentas y dispuestas
a contribuir al proyecto familiar de este.

Victor era un hombre tradicional, sin educacion formal. Todo indi-
ca que fue un hombre que construy6 su estatus como persona a base de ser
un buen cazador y un hombre valiente. No hay informacion al respecto,
pero es probable que Victor haya pasado por una tradicional iniciacidén con
alucindgenos que a la larga le habian proporcionado visiones sobre quién
era y cudl era su destino. Sin embargo, ya en los afios 80, la existencia de
animales de caza habia disminuido drésticamente y, por otro lado, la de-

262



Amazonia Peruana

manda de productos industriales del mercado se increment6. Las mujeres
necesitaban ollas, machetes, ropa, jabon, viveres; los nifios, medicamentos
y utiles para la escuela, y los hombres cartuchos para cazar, pilas y kerose-
ne, entre otros. Victor no tenia muchas opciones de mejorar su economia y
las obligaciones asumidas sobrepasaban su capacidad productiva, lo cual
contribuia a que la unién poliginica estuviese bajo presion.

Ademas, el historial reproductivo de Victor estaba marcado por
pérdidas y tragedia. La mitad de sus hijos habian fallecido y algunos de
los vivos estaban débiles. Tener un adecuado numero de hijos saludables,
obviamente, es un objetivo mayor en la sociedad awajun.

Victor inicia el contacto con las antrop6logas buscando ayuda para
el problema médico de su primera mujer a quien presenta como el funda-
mento de su familia. El respeto para la primera esposa es una caracteristica
de la sociedad awajin. Sin embargo, ¢l invita a una faena comunal a favor
de Petra, su mujer mas reciente.

Después de esa actividad colectiva, Victor se muestra pronto de
defender el hogar al cual €l pertenece por matrimonio. Es un fuerte aliado
del suegro y, por falta de otros yernos y la edad avanzada del padre de sus
mujeres, la presencia de Victor estd casi a la par del estatus del suegro.

El trayecto de yerno de Victor estaba en su fase madura y, tal vez,
pronto se podria consolidar como un “gran hombre” independiente, adap-
tado al contexto de 1990; pero esta ambicion estaba siendo obstaculizada
por los comportamientos de su segunda mujer, por lo que la golped hasta
conducirla al intento de suicidio. Victor neg6 tener responsabilidad frente
a todo el pueblo, a pesar de que €l acababa de golpearla por una infundada
sospecha de infidelidad y llamaba la atencidén en que la decision fue ex-
clusivamente de ella, colocando el intento de suicidio en la categoria de
comportamientos femeninos a priori ilegitimos.

Después de que Rosa recibio un tratamiento “tradicional” de parte
una sefora especialista local en publico, Victor dirigié el cuidado de su
mujer a un lugar mas privado para esperar el desenlace. Cuando su mujer

263



Suicidio de mujeres y violencia de género: Una mirada renovada a un intento
de suicido de una mujer Awajun en 1990
Astrid A. Bant

mejoro, Victor la dejo en la casa de su cufiado Pedro, respondiendo a la
demanda de este.

En los dias que siguieron, Victor anuncié que arriesgaria su vida
exponiéndose a felinos peligrosos, pernoctando solo en el bosque, como
una forma de autocastigo y dandole a este plan el significado de una ex-
presion de amor, aparentemente para ganar simpatia ante la opinidon pu-
blica. En ningin momento, al menos no abiertamente, ¢l expresé alguna
reflexion sobre su propia contribucion a la situacion o hizo una promesa
de tratar mejor a Rosa en el futuro. Las unicas sefiales observables de que
¢l reconocia sus faltas y validaba la posicion de su mujer ocurren cuando
ella fue elegida para ir a la fiesta con un nuevo vestido, compra por la cual
Victor probablemente se endeudo6. También fue significativo que la pareja
bailara en publico, puesto que el baile es una forma de comportamiento
fisico de la pareja, opuesta a la violencia de género.

Victor consiguid resolver la crisis sin tener que aceptar muchos
cambios. A pesar de eso, la posibilidad de que, eventualmente, no pudiera
proveer lo necesario para tres mujeres es un problema que seguia existien-
do y su estatus en la comunidad, como hombre en control de su familia,
pudo haber sido dafiado.

3.2. Rosa

Segun las convenciones occidentales, Rosa era la mujer mas bonita
de las mujeres de Victor. Como segunda mujer, con muchos embarazos fa-
llidos y un embarazo obstruido, es posible que ella fuese reemplazada por
su hermana menor como pareja sexualmente preferida. Al contrario de su
hermana mayor, la llegada de una esposa mas no significé mayor autoridad
para Rosa. La autoridad de la primera mujer quedd con Lidia y se expresa-
ba, entre otras, en la tarea de dividir la carne de caza que traia Victor entre
las tres mujeres y sus hijos.

Es posible que el descontento con su situaciéon haya motivado a
Rosa a acompanar a Adriana, su prima hermana —un ejemplo de mujer
mas empoderada que compro6 su ajuar ella misma—, a la casa de la antro-

264



Amazonia Peruana

pologa para pedir un calzéon. También puede haber sido que ella, con las
complicaciones de su historia ginecolodgica, sufriera de flujos vaginales,
ademads de la menstruacion, y las bragas la ayudarian a contener estos flu-
jos y moverse sin manchar su ropa.

No sabemos si ella tuvo comportamientos suicidas en el pasado.
Rosa ya habia escapado de su marido en al menos una oportunidad y habia
tenido la experiencia de haber sido violentada por su padre y de haber sido
obligada a regresar con su marido. Rosa no estaba en una buena posicion
desde ningin angulo y adoptaba comportamientos que retaban al statu
quo, primero, negandose a tener sexo con Victor, por lo cual fue acusada
de infidelidad y, subsecuentemente, golpeada por él y, poco después, cami-
no a un lugar donde crecia una planta venenosa e ingirio el jugo de las rai-
ces de esa planta. Cuando comenz6 a llorar, fue encontrada por un vecino.

A pesar de que su hermano no le brind¢ asistencia médica en la cri-
sis causada por el envenenamiento, ella insistio en quedarse en la casa de
¢l. Con esa decision, que incomodaba a todo los involucrados directos, ella
mantuvo una ventaja para avanzar su deseo de mejorar su situacion actual.
Si, en caso contrario, no se hubiera colocado bajo la autoridad del herma-
no, ella hubiera tenido que negociar con Victor en relacion de desventaja,
sin el peso de la obligacion de intervenir de sus parientes masculinos. Asi-
mismo, si ella no hubiera tenido conciencia de la fuerza de las normas del
sistema de parentesco con perspectiva de género, ella habria podido optar
por quedarse en casa de su prima Adriana o refugiarse con las antropdlo-
gas. El hecho de que ella se quedara con el hermano puede ser interpretado
como una sefial de que se insertaba en la negociacion.

Finalmente, Rosa se mostro contenta con la resolucion de la crisis en
publico. Igualmente, la comunidad vio con agrado la reconciliacion. Por el
momento, consiguié mejorar su situacion inmediata en el contexto familiar.

3.3. Pedro

Pedro era un hombre maduro con una relativa buena educacion y un
lazo estructural con la sociedad nacional como promotor de salud de la co-

265



Suicidio de mujeres y violencia de género: Una mirada renovada a un intento
de suicido de una mujer Awajun en 1990.
Astrid A. Bant

munidad, a pesar de que se trataba de un trabajo no remunerado. Su ocupa-
cion del dia a dia era manejar complejas redes de lealtades y obligaciones en
una cultura que tradicionalmente no reconoce la enfermedad y la muerte por
procesos biologicos o incidentes arbitrarios, sino como eventos que ocurren
por la mala intencion de una persona y/o una manipulacioén supranatural.

Cuando Pedro es llevado a la quebrada donde su hermana se en-
contraba inconsciente declar6 que la sonda gastrica, que le fue proporcio-
nada en un paquete de insumos médicos basicos, no estaba operativa, pues
la mordieron las ratas. Dado que los intentos de suicidio ocurrian a menu-
do, surge la pregunta de por qué él, o las autoridades de la comunidad, no
tomaron medidas para reemplazarla. Pedro tampoco propuso ninguna otra
intervencion médica como podria haber sido la administracion de agua
salina, carbon activado o atropina.

No hay informacion sobre la relacion entre Pedro y sus parientes.
El estaba casado con su prima cruzada, lo cual ponia a su mujer en la cate-
goria de hermana de Victor. Sus hijos podrian estar casados con los hijos
de Victor. Dado que la relacion entre su padre y Victor, a esas alturas de la
vida, era de mutua dependencia, Pedro opto por no tomar ninguna decision
dréstica, aparte de no intervenir en la emergencia médica de su hermana.
Sin embargo, fue ¢l quien emergié como representante de la estructura de
parentesco que obliga a los familiares consanguineos masculinos a prote-
ger y, en teoria, vengar o cobrar la muerte de la suicida. Pedro exigio que
Victor llevara a Rosa viva o muerta a su casa en la mafiana. La mujer de
Pedro la cuidé y vigilo por una semana para evitar otro intento. Las accio-
nes de Pedro se caracterizaron por la cautela, la conciencia de su obliga-
cion de proteger a su pariente consanguinea, pero también por un sesgo de
mantener el statu quo en favor de los intereses masculinos.

3.4. El padre de Rosa

El padre de Rosa era un hombre de unos 60 afios, patriarca tradi-
cional que vivia lejos del centro de la comunidad en una casa bien cons-
truida. La ubicacion de la casa y su estructura fortalecida podrian indicar

266



Amazonia Peruana

que habia estado involucrado en conflictos. Ademas de ¢l, Victor es el
unico hombre adulto armado que vivia en ese conjunto de casas. Al haber
dado a Victor sus tres hijas, el suegro perdio la oportunidad de establecer
relaciones de servicio y apoyo en conflictos con otros yernos y se conso-
lid6 una relacion de dependencia. El padre no se puso del lado de Rosa
y Petra cuando querian dejar a Victor en el pasado y mas bien las busco,
agredid y las devolvid a Victor. No es probable que ¢l fuera a oponerse
a Victor y menos confrontarse a ¢l en esta situacion. Vale anotar que, en
el caso del comportamiento suicida, la violencia fisica por parte de los
familiares consanguineos masculinos es temporalmente suspendida.

3.5. Adriana

Adriana era una mujer atipica en la comunidad. Era una joven alegre
y segura de si misma. Declaraba que ella nunca habia intentado un suicidio.
No habia informacion sobre las circunstancias de su empleo en “la ciudad”
ni quién es el padre de su primer hijo. Ella acumul6 dinero para comprar un
conjunto de productos industriales que generalmente las mujeres no tienen
ni pueden comprar para si. Cuando regres6 a la comunidad, estaba encinta,
sin embargo, se juntd con un joven comunero que aceptd el embarazo en
curso. Las mujeres eran generalmente monolingiies, pero Adriana tenia un
dominio excepcional del castellano regional, inclusive mejor que la mayoria
de los hombres. Ella fue la que llamo la atencion de las antropdlogas acerca
de la situacion de su prima hermana Rosa para ayudarla a través de movili-
zar el apoyo de personas ajenas, a las cuales solo ella tenia facil acceso.

3.6. Reflexiones

No debe sorprender que las interpretaciones detalladas de los inte-
reses opuestos y coincidentes de los actores femeninos y masculinos prin-
cipales estén alineadas con las hipotesis sobre las dinamicas estructurales
de la sociedad awajin en mis articulos previos. El proposito de presentar
el caso es justamente la ilustracion de como el sistema de parentesco y ma-
trimonio coloca los intereses por género y los mecanismos que reproducen
las desigualdades.

267



Suicidio de mujeres y violencia de género: Una mirada renovada a un intento
de suicido de una mujer Awajun en 1990
Astrid A. Bant

El contenido del caso fue interpretado desde la teoria basada en
actores con perspectiva de intereses de género. Se comprobo el valor de
este enfoque para examinar las intenciones, motivaciones y la eventual
capacidad de los individuos —particularmente de personas dominadas o
marginadas por estructuras histéricas como las mujeres— de perseguir y
realizar sus intereses en la mejor manera que estas estructuras sociales les
permitan, evidenciando la existencia de las negociaciones de microajustes
que otros enfoques teoricos y agendas politicas, con universos mas macro,
podrian pasar por alto. A pesar de que la suma de los intereses de los comu-
neros es basicamente conservadora, es decir, se articula en favor a mante-
ner el statu quo y el poder de hombres sobre mujeres no es cuestionado, el
caso muestra como las estructuras sociales ponen limites a los cambios a
los que las personas, especialmente las mujeres, pueden aspirar.

En la sociedad awajun tradicional, los hombres pueden acumular
estatus, pero solo con la colaboracion de su(s) esposa(s). Las hijas y espo-
sas son obligadas —por el discurso, los llamados consejos de los padres
y abuelos, y por la violencia de género representada por castigos fisicos
ejecutados por los padres y maridos— a colaborar con los intereses del
padre o marido y/o los intereses colectivos en detrimento de sus intereses
personales como, por ejemplo, seguir su educacion, ser libres de escoger
un esposo, no aceptar una segunda esposa, impedir que sus hijas sean gol-
peadas y el divorcio.

Existen uniones en las cuales la colaboracion femenina en los pro-
yectos del padre y esposo es conseguida sin violencia fisica y la vida co-
tidiana es mas armoniosa. Sin embargo, la estructura de desigualdad, la
tolerancia y la licencia para ejercer violencia contra mujeres familiares
conducen al ejercicio comun de la violencia fisica para obtener la cola-
boracién femenina al nivel deseado por los hombres. La violencia fisica
es uno de los principales factores que contribuyen a que las mujeres se
aproximen a un punto de quiebre y, en muchas situaciones, los hombres
solo dejan de reforzar las exigencias para evitar que las mujeres opten
por comportamientos indeseables motivados por la desesperacion a la que
llegan por la violencia de género. Como se ve en el caso, las normas so-

268



Amazonia Peruana

ciales del sistema de parentesco, el matrimonio y las relaciones de género
vigentes pueden resultar en vivencias traumaticas para las mujeres y sus
hijos, con posibles consecuencias aun mas terribles para todas las personas
involucradas. Tanto la exploracion de las mujeres como la rebeldia de ellas
se presentan en un espacio social de tension especulativa de “ganar o per-
der”. Ademas, se nota que, mientras que el sistema de parentesco provee a
las mujeres algunos mecanismos de proteccion para evitar la violencia por
parte de afines (sus maridos), no existe algo comparable para prevenir o
sancionar la violencia de consanguineos, los padres o hermanos.

4. El desarrollo de los aportes al entendimiento y la respuesta al fené-
meno del suicidio femenino desde los afios 80

Revisando la literatura antropologica relevante y mas actual para
la interpretacion de este caso, se observo una adopcion incompleta de la
perspectiva de género y una ausencia de conceptualizacion del rol de la
violencia de género en las diversas teorias e hipotesis desarrolladas sobre
las sociedades jibaras, en particular, el fendémeno de suicidio de mujeres.

En 1986, Philippe Descola public6 La selva culta, una etnografia
sobre los achuares (traduccion de 1988) que ha tenido una importante in-
fluencia sobre el entendimiento académico de las relaciones simbolicas
y practicas productivas que existen en los grupos jibaros, incluyendo los
awajun. Durante su trabajo de campo de 1976-78 para este estudio, Des-
cola observo cémo la violencia contra mujeres es parte de la vida coti-
diana y describe situaciones de maltratos repetidos y brutales: fracturas
de brazo, golpes con machete, cortes con machete en la cabeza, asesinato
de esposa, matar a una esposa como castigo por infidelidad, violacion de
nifias, violencia sexual continua para someter a mujeres jovenes raptadas,
violencia contra mujeres socialmente débiles que no tienen protectores,
nifios que juegan a “castigar una mujer con un machete” y la justificacion
de que las “mujeres quieren sexo” para tener sexo con ellas a la fuerza, y
suicidio de mujeres y de huérfanos de madre por desesperacion (Descola,
1988, 2005). En el segundo libro, Las lanzas del crepusculo (traduccion de
2005), sobre su trabajo de campo, el autor adopta un registro de reflexion

269



Suicidio de mujeres y violencia de género: Una mirada renovada a un intento
de suicido de una mujer Awajun en 1990
Astrid A. Bant

personal sobre violencia contra mujeres y manifiesta que haber sido testigo
de mujeres violentadas fisicamente fue una prueba demasiado dura para la
obligacion de neutralidad de un etn6logo, que imposibilitaba mantener una
posicion de relativismo cultural (Descola, 2005, p. 192).

Sin embargo, el objetivo de Descola es mostrar que la cultura y la
naturaleza no son categorias discretas u opuestas en la practica y el pen-
samiento achuar, sino, mas bien, que plantas, animales y otros elementos
de la naturaleza son entendidos como participantes en el conjunto de las
relaciones sociales. Ademas, sefialdo que esa socializacion sigue la misma
logica del sistema de parentesco de consanguineos y afines, entre quienes
se necesita negociar continuamente para que la relacion se mantenga y
proporcione mutua satisfaccion. Segun Descola, las alianzas que se for-
man entre las categorias de consanguinidad y afinidad son la llave para
entender la estructura ontologica achuar, y no la interpretacion de un su-
puesto dualismo entre seres humanos y no humanos o entre humanos y
humanos, lo que seria el caso de los géneros de hombre y mujer. Se trata
de un argumento filosofico comparativo que no da espacio a un analisis del
sufrimiento de las mujeres que ¢l mismo reconoce. En las conclusiones
de La selva culta, Descola ofrece una interpretacion, llevando la nocion
de complementariedad en la produccion a la esfera social. De esa manera,
propone la relativa autonomia de las mujeres en la produccion de yuca —
que de hecho incluye “una consanguinizacion” de las plantas por las agri-
cultoras achuares— como un consuelo para una vida de represion brutal:
“En esta sociedad donde el dominio de los maridos sobre las esposas se
expresa a menudo con una extrema brutalidad, la horticultura no obstante
ofrece una compensacion a la sujecion de las mujeres” (1988, p. 438).
El tema de la violencia contra las mujeres aparece como una lamentable
realidad, pero no relevante por una conceptualizacion de mayor nivel. Un
reciente estudio sobre violencia sexual en la sociedad awajun, que dis-
cutiré en las proximas paginas, caracteriza la literatura etnografica como
androcéntrica en los siguientes términos:

La permanente relegacion de las mujeres en estos pasajes no es
casual; por el contrario, se trata de una constante en la tradicion del es-

270



Amazonia Peruana

tructuralismo clasico. En esta tradicion, la narrativa sobre los matrimonios
prioriza argumentos por la funcionalidad de las alianzas, describe la es-
tructura reiterativa de los rituales matrimoniales y enfatiza la estabilidad
de un sistema representado como diferente de brechas etarias exaltadas,
primos prometidos en matrimonio y uniones poligdmicas. Pero, sobre
todo, en esta tradicion, el sistema matrimonial es retratado como un es-
quema viable y coherente. En estos debates no parece haber espacio para
hablar sobre la agencia de las mujeres o su consentimiento para las uniones
(Lazo-Landivar, 2022, p. 12).

El cineasta y antropologo Guillermo Guevara fue incluido en una
investigacion del Ministerio de Salud acerca de la “epidemia” de suicidios
en la comunidad nativa de Chipe-Kusu, Alto Marafion, en 2001 (Guevara,
2001). Al margen de esta investigacion, recogio informacion de casos de
suicidio e intentos de suicidio desde 1997. Con la ayuda de sobrevivientes
y otros afectados, dicha informacion fue plasmada en un capitulo sobre
el tema en la publicacion Violencias contra las mujeres (2019). En una
docena de entrevistas con mujeres sobrevivientes de intentos suicidio que
Guevara seleccion6 para ser incluidas en el documental titulado Hijas de
Nantu (2018), se observa que todas las entrevistadas también son sobre-
vivientes de violencia de parte de hombres, predominantemente padres y
esposos. Es dificil ver estas entrevistas sin empatizar con la desesperacion
de estas mujeres que han vivido situaciones de sumision y vulnerabilidad
extrema. La mayoria de las mujeres que aparece en el documental expresa
no haber querido seguir viviendo, no haber podido ver otra solucién que la
autoeliminacion en el punto mas extremo de sus emociones, después de un
episodio de o una serie de violencia de género. Algunas de estas mujeres si
declaran que su situacion ha mejorado con la ayuda de parientes, pero no
por los perpetradores de la violencia, y algunas declaran que han encontra-
do nuevas parejas con quienes viven bien.

En un estudio de 2012 comisionado por Unicef sobre el creciente
fendomeno del suicidio de jovenes indigenas en América Latina, el equipo
responsable dio cuenta de unas tasas de suicidio muy altas entre escolares
awajun en el rio Cenepa. El estudio propone que las situaciones de relacio-

271



Suicidio de mujeres y violencia de género: Una mirada renovada a un intento
de suicido de una mujer Awajun en 1990
Astrid A. Bant

nes amorosas y sexuales entre adolescentes, y sus repercusiones negativas
como embarazos no planeados y abandono de las jovenes, en el contexto
moderno de la coeducacion de los sexos y fuera del control de los padres,
asi como los abusos que ocurren entre profesores y alumnos y alumnas,
contribuyen, entre varios factores en un contexto complejo, al incremento
de los suicidios. Se observa que las entrevistas con jovenes en este estudio
no incluyen el tema de violencia de género, particularmente la violencia
sexual entre los alumnos y las alumnas en el contexto escolar y las residen-
cias de estudiantes y, por lo tanto, es dificil estimar su impacto.

A lo largo del estudio, los autores expresan tener mucha cautela en
la adopcion de un marco tedrico que parta de la desigualdad y no de la com-
plementariedad entre los géneros y sefialan la existencia de mujeres awajun
muy fuertes y respetadas en el pasado. Caracterizan el suicidio como una
respuesta interiorizada a situaciones perturbadoras, posiblemente una parte
intrinseca del patrimonio cultural del pueblo awajin desde tiempos mas o
menos historicos (p. 28) que se ha incrementado por los procesos de cam-
bio. Sefialan que los cambios sociales y economicos han desvalorizado las
fuentes mas importantes de la autoestima de las mujeres y

[se ha perdido] el gusto por la excelencia y pasa a ser ama de casa con
pocas gratificaciones. Las relaciones se suelen tensar e incluso violentar
hasta llegar a la agresion fisica, antes infrecuente. Mujeres de sensibili-
dad especial pueden sentir como insoportables estos desplantes y desa-
fios de género y pueden optar por la autoeliminacion por suicido o por la
migracion. (p. 45)

Al inicio del estudio, los autores postulan que, de no haber cono-
cido intenciones premeditadas articuladas a nivel colectivo por parte de
las mujeres awajun, no se justifica entender los comportamientos suicidas
recurrentes en una “politica de suicidio” (2012, p. 26), refiriéndose a mi
articulo de 1999. Esta discrepancia parece ser causada por el uso no comin
del término “politica” en el sentido de la teoria basada en actores, como
microestrategias de individuos en la busqueda de avanzar en los intereses
en situaciones de negociacion entre personas con quienes interactiian en el
dia a dia. Sin embargo, a pesar de que no estan de acuerdo con el uso del

272



Amazonia Peruana

término, los autores notan “un elemento sansonico que estd presente en
muchas tipologias [de suicidios]. De hecho, la sensacion permanente del
equipo es que al suicidarse parece emprenderse un acto de violencia contra
alguien contra el que se ha acumulado rencor (padre, esposo, profesor) mas
que contra una misma” (p. 56, nota a pie de pagina). Es decir, los autores si
perciben una cierta medida de intencionalidad en los comportamientos de
las mujeres suicidas; a saber, que ellas actian en contra de los hombres que
las han agredido. En las conclusiones del documento se resalta también
que algunos padres de familia entrevistados creen que los cobros a las fa-
milias del “responsable” por un suicido, es decir, generalmente, un hombre
joven que produjo un comportamiento “detonante” para el suicidio de una
mujer, pueden formar “un elemento vengativo péstumo” en los suicidios
(p. 102). A pesar de que las mujeres sobrevivientes no mencionan otros
sentimientos que la desesperanza, el dolor insoportable y el deseo de dejar
de vivir, en el entorno social si se manejan interpretaciones de posibles
intenciones ocultas o semiconscientes.

Un importante hallazgo de este estudio es la constatacion de que
una conmocioén emocional previa a un intento de suicidio es un factor
comun en el total de los casos descritos por la bibliografia y aportados
por los informantes durante el trabajo de campo (p. 28). Al respecto,
llaman la atencion sobre un dato de la investigadora Ruiz Sanda que
especifica que un 19 % de todos los maltratos se trata de gritos y, asi,
establece también el maltrato verbal como factor determinante de epi-
sodios de furia que anteceden, en muchos casos, al suicidio (2003, p. 77
en Unesco, 2012). Tal como se observo en las entrevistas filmadas por
Guevara (2018), la experiencia de emociones negativas y abrumadoras
como resultado de eventos traumaticos son precursores importantes del
comportamiento suicida en mujeres.

En un reciente estudio sistematico sobre violencia sexual en el
mundo awajuin, encargado por el Ministerio de Educacion (2022), se ob-
serva una consecuente aplicacion de la perspectiva de género y un abordaje
de los derechos humanos de las mujeres. Para las lideresas awajun, Yanua
Atamain (coautora del estudio) y Dina Ananco, el no reconocer la agencia

273



Suicidio de mujeres y violencia de género: Una mirada renovada a un intento
de suicido de una mujer Awajun en 1990
Astrid A. Bant

femenina en los pueblos awajin y wampis es invisibilizar los esfuerzos,
articulados o dispersos, de cientos o miles de mujeres que perseveran en
desarrollar sus vidas en relaciones menos asimétricas y violentas. Pero,
evidentemente, reconocer la agencia, la fortaleza, y la fluencia de las muje-
res en las sociedades indigenas no debe opacar la existencia de la violencia
sexual. (Lazo-Landivar, Arredondo Villar & Atamain Uwarai, 2022, p. 13)

Mas adelante, Ananco es citada diciendo:

Me llama mucho la atencidon esta violencia que no se toma en cuenta que
la llaman simbolica, por ejemplo, el hecho de que te digan que la mujer
por su condicion de ser mujer es débil. [...] El hecho que se encuentre en
una categoria menor, COMo una mujer que no razona, cCOmo una mujer
que no tiene voz, como una mujer que no colabora en un espacio de toma
de decisiones en temas importantes como es el desarrollo de la comuni-
dad, es una forma también que no ayuda a combatir esta violencia que es
mucho mas visible, que es la violencia sexual. Si no se respeta el derecho
de la mujer en un espacio como sujeto con derechos, ;como podriamos
tener esperanza, por decirlo asi, de que se aplique la justicia en la comu-
nidad? ;Qué justicia encontramos en estos espacios? (p. 15)

Ademas, el estudio llama la atencion sobre la impunidad frente a
la violencia contra las mujeres, en este caso, particularmente, la violencia
sexual, y que la asimetria de las relaciones juega un rol determinante en la
construccion de esa impunidad. En el esquema de patrones culturales, el
género determina no solo los roles, sino también los derechos y obligacio-
nes de cada persona (p. 20).

Por otro lado, este trabajo colaborativo ofrece una riqueza de reco-
mendaciones en el campo de violencia sexual, sin embargo, es timido en
establecer la relacion entre violencia y suicidio.

En la reciente literatura de salud publica y psiquiatrica sobre suici-
dio, la relacion entre haber experimentado violencia de género, especial-
mente por parte de una pareja intima, e ideas y comportamientos suicidas
en las sobrevivientes, esta contundentemente documentada a nivel global
(Winter, 2020; Puig-Amores, 2022; Garcia, 2022). Entre otros impactos
sobre la salud, la violencia en relaciones familiares es una causa de tras-

274



Amazonia Peruana

torno de estrés postraumatico, una enfermedad de salud mental desenca-
denada por una situacion aterradora ya sea que la haya experimentado o
presenciado, incidental o repetitivamente, y puede llevar, entre otros, a la
pérdida de control de impulsos y a pensamientos y comportamientos sui-
cidas. La violencia entre familiares, particularmente la violencia de pareja,
es una importante categoria de las situaciones que causan el trastorno de
estrés postraumatico (Kessler et al., 2017; Fox et al., 2021).

Todavia no existen estudios de la interseccion de violencia de gé-
nero y suicidio femenino que establecen esta relacion en la sociedad awa-
jun. Sin embargo, dado el consenso de que las fuertes emociones, como
la desesperanza expresada por las mujeres sobrevivientes, que surgen con
relacion a conflictos y violencia de género funcionan como predictores y
posibles detonantes de los comportamientos suicidas, parece importante
seguir esta linea de investigacion.

5. Conclusion

La historia de la colonizacion de la Amazonia ha sido y es una larga
secuencia de violencias contra la poblacion originaria —hombres y muje-
res—. Dentro del extenso e interconectado universo de violaciones de de-
rechos colectivos e individuales, se encuentra la violencia de género que,
hasta hace pocos, afnos no habia sido reconocida en todas sus dimensiones.

El caso analizado y las fuentes revisadas sugieren que existe una
dinamica de correlacion positiva entre dos mecanismos sociales: por un
lado, la practica de la omnipresente violencia verbal y fisica de hombres
contra mujeres para controlarlas y presionarlas y, por otro, las experien-
cias traumaticas y emociones abrumadores de las mujeres relacionadas a
la experiencia de violencia que incrementen la probabilidad del suicidio
femenino.

Muchos afios han pasado desde el caso de Rosa. Los cambios so-
ciales son impactantes y el medio ambiente del territorio awajun ha sufrido
dafios devastadores. La presencia del Estado y la economia de mercado
se han incrementado, asi como la influencia de la educacion formal y el

275



Suicidio de mujeres y violencia de género: Una mirada renovada a un intento
de suicido de una mujer Awajun en 1990
Astrid A. Bant

pensamiento cientifico, y también de la religion evangélica. Las mujeres
participan en el sistema de educacion nacional en todos los niveles, tienen
trabajos, reciben transferencias del Estado, ocupan puestos de autoridad y
surgen organizaciones de mujeres awajun.

A pesar de todos esos cambios, el suicidio de mujeres no ha dis-
minuido y posiblemente ha aumentado. Muchas mujeres han muerto, mu-
chos nifos y adultos se traumatizaron con la pérdida de la madre por sui-
cidio. Frente a esta situacion, caracterizada por multiples causas directas
e indirectas, se recomienda afiadir un enfoque de cambio social que inter-
venga en la tolerancia de violencia de género tanto en la sociedad awajun
como por parte de la sociedad nacional en su rol de proteger a todos los
ciudadanos y las ciudadanas. Frente a esta situacion, caracterizada por
causas directas e indirectas multiples, se recomienda fortalecer el enfoque
de cambio social que intervenga en la tolerancia de violencia de género
tanto en la sociedad awajun como por parte de la sociedad nacional en
su rol de proteger a todos los ciudadanos y las ciudadanas. Se llama a
la comunidad académica a incluir la violencia de género como concepto
cientifico en sus estudios.

Finalmente, es primordial valorar los movimientos de mujeres
awajun que surgieron dentro de su propia cultura como oposicion a prac-
ticas de género nocivas para el bienestar de las mujeres y reconocer que el
tema de la violencia contra las mujeres es un punto central de sus agendas.

Referencias bibliograficas

Bant, A. A. (1994). Parentesco, matrimonio e Intereses de Género en una
Sociedad Amazédnica: El caso Aguaruna. Amazonia Peruana, XII,
77-103.

Bant, A. A. (1999). La politica de suicidio: el caso de las mujeres aguaruna
en la Amazonia Peruana. En M. Heise, L. Landeo y A. Bant (Eds.),
Relaciones de género en la Amazonia peruana (pp. 119-144). Cen-
tro Amazonico de Antropologia y Aplicacion Practica (CAAAP).

276



Amazonia Peruana

Collier, J. y Junko Yanagisako, S. (Eds.). (1987). Marriage and Inequality
in Classless Society. Gender and Kinship. Essays toward a unified
Analysis. Stanford University Press.

Descola, P. (1988). La selva culta. Simbolismo y praxis en la ecologia
de los achuar (originalmente en 1986 en francés). Ediciones Ab-
ya-Yala/ IFEA.

Descola, P. (2005 [1993]). Las lanzas del crepusculo. FCE.

Fox, V., Dalman, C., Dal, H., Hollander, A., Kirkbride, J. B. y Pitman
A. (2021). Suicide risk in people with post-traumatic stress dis-
order: A cohort study of 3.1 million people in Sweden. Journal
of Affective Disorders, 279, 609-616. https://doi.org/10.1016/j.
jad.2020.10.009.

Garcia, E. C., Vieira P. S. C., de Andrade Viana, R. C., Mariano, F. C.,
De Brito, M. 1. B., De Araujo Feitosa Neto, J., Lima, N. N. R.
y Neto M. L. R. (2022) Domestic violence and suicide in India.
Child Abuse & Neglect, 127, 105573. https://doi.org/10.1016/j.
chiabu.2022.105573

Guevara, G. (2001). Suicidio, cultura y futuro en el Mararion. Estudio an-
tropologico del suicidio femenino en las comunidades aguarunas
de Chipe-Kusu (informe de campo).

Guevara, G. (2018). Las hijas de Nantu (Documental). Sierra Sur Audio-
visual EIRL.

Guevara, G. (2019). La muerte como recurso: Violencia y género en la cul-
tura awajun. En W. Hernandez Brefia (Ed.), Violencias contra las
mujeres. La necesidad de una doble plural (pp. 327-366). Grade-
CIES-PNUD.

Kessler, R. C. et al. (2017). Trauma and PTSD in the WHO World Men-
tal Surveys. European Journal of Psychotraumatology, 8(sup. 5):
1353383.

277



Suicidio de mujeres y violencia de género: Una mirada renovada a un intento
de suicido de una mujer Awajun en 1990
Astrid A. Bant

Lazo-Landivar, R., Arredondo Villar, C. y Atamain Uwarai, Y. (2022). Vio-
lencia sexual en el mundo awajun Historias de mujeres de tres

generaciones en el corredor Chiriaco-Imacita. Ministerio de Edu-
cacion. https://hdl.handle.net/20.500.12799/8560

Lewis, H. S. (1993). A New Look at Actor-Oriented Theory. Political and
Legal Anthropology Review, 16(3), 49-56. https://doi.org/10.1525/
pol.1993.16.3.49

Nyamu-Musembi, C. (2005). An Actor-oriented Approach to Rights in De-
velopment. IDS Bulletin, 36(1), 41-51.

Puig-Amores, 1., Cuadrado-Gordillo, I. y Martin-Mora-Parra, G. (2022).
Suicidal Behaviour as an Emerging Factor in Female Victims of
Gender-based Violence within a Relationship: An exploratory

Study. International. Journal of Environmental research and pub-
lic Health, 19(22):15340. 10.3390/ijerph192215340

Reiter, R. R. (Ed.). (1975). Towards an Anthropology of women. Monthly
Review Press.

Taylor, A. C. (1983). The Marriage alliance and its structural variations in ji-
varoan societies. Social Science Information/sur les sciences socia-

les, 22(3), 331-353. https://doi.org/10.1177/053901883022003001

Unicef (2012). Suicidio adolescente en pueblos indigenas. Tres estudios
de caso. UNICEF.

Winter, S. C., Obara, L. M., McMahon, S. (2020) Intimate partner vio-
lence: A key correlate of women’s physical and mental health in in-
formal settlements in Nairobi, Kenya. Plos One, 15(4): €0230894.
https://doi.org/10.1371/journal.pone.0230894

278



AMAZONIA AR AN 38 Amazonia Peruana, Volumen XIX, N."37, agosto 2024; pp.279-303
PERUANA > @MM 68 p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663

https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.486

“¢ QUE SERA HuAYCO?”: MIGRANTES
SHIPIBO-KONIBO ESTABLECIDOS EN UNA ZONA
DE ALTO RIESGO DE ALUVIONES
EN LA PERIFERIA DE LIMA

“WHAT wiLL Huayco BE?”: SHIPIBO-KONIBO MIGRANTS ESTABLISHED IN AN
AREA AT HIGH RISK OF FLOODS IN THE PERIPHERY OF LiMA

Clara Cardenas Timoteo!

Universidad Nacional Mayor San Marcos
clara.cardenas1@unmsm.edu.pe
https://orcid.org/0000-0002-6269-412X

Envio: 19 de febrero de 2024 Aceptacion: 3 de mayo de 2024~ Publicacion: 16 de agosto 2024

Resumen

El articulo trata sobre las explicaciones y representaciones que ela-
boran las personas para darle sentido al hecho de tener que vivir en una
zona con peligro ambiental ante el flujo de detritos. Es el caso de migrantes
del pueblo indigena shipibo-konibo establecidos en la quebrada Cashahua-
cra una zona urbano marginal del Distrito de Santa Eulalia (provincia Hua-
rochiri, departamento de Lima) calificada de alto riesgo para la ocurrencia
de aluviones llamados huaycos. El articulo tiene cuatro secciones: en la
primera hago una referencia breve a la historia migratoria de las familias
shipibo-konibo desde el Ucayali a la quebrada de Cashahuacra, asi mismo
presento a la quebrada Cashahuacra en tanto zona de alto riesgo de aluvio-



“¢Qué sera Huayco?”: Migrantes Shipibo-Konibo establecidos en una zona
de alto riesgo de aluviones en la periferia de Lima
Clara Cardenas Timoteo

nes. La segunda y tercera seccion contienen la version de interlocutores e
interlocutoras shipibo-konibo, de lo que significé la primera experiencia
con los huaycos, asi como sus variadas explicaciones sobre por qué per-
manecen en una zona de peligro. Finalmente presento algunas reflexiones
que pretenden estimular la investigacion.

Palabras clave: migracion urbana indigena amazonica; zonas de riesgo de
desastres; shipibo-konibo; Cashahuacra; Huarochiri.

Abstract

The article deals with the explanations and representations that
people create to make sense of the fact of having to live in an area with en-
vironmental danger. This is the case of migrants from the Shipibo-Konibo
indigenous people established in the Cashahuacra ravine, a marginal ur-
ban area of the Santa Eulalia District (Huarochiri province, Department of
Lima) classified as high risk for the occurrence of landslides called huay-
cos. The article has four sections: in the first I make a brief reference to
the migratory history of the Shipibo-Konibo families from Ucayali to the
Cashahuacra ravine, and I also present the Cashahuacra ravine as an area
of high risk of landslides. The second and third sections contain the ver-
sion of Shipibo-Konibo interlocutors of what their first experience with the
huaycos meant, as well as their varied explanations about why they remain
in a danger zone. Finally, I present some reflections that aim to stimulate
research.

Keywords: Amazonian indigenous urban migration; disaster risk zones;
shipibo-konibo; Cashahuacra; Huarochiri.

1. Introduccion

Este articulo tiene como tema de fondo la migraciéon indigena ama-
zonica a la ciudad, y el hecho de que el destino de esa movilidad sea una
zona de alto riesgo de desastres por aluviones. Es el caso de la autode-
nominada Comunidad Shipiba Cashahuacra (CSHC) conformada por fa-
milias del pueblo indigena shipibo-konibo provenientes del departamento

280



Amazonia Peruana

amazonico de Ucayali (Vega, 2014; Vega Roma, 2023). En el afio 2009
se establecieron en la quebrada de Cashahuacra, zona urbano marginal
del distrito de Santa Eulalia, considerada de alto riesgo porque en época
de lluvias torrenciales por el cauce de esta quebrada descienden flujos de
tierra, rocas y agua llamados “huaycos” que arrasan todo a su paso, inclu-
yendo viviendas, infraestructuras, animales y cultivos.

Desde que empecé a trabajar en Cashahuacra, como parte del tra-
bajo de campo para mi tesis doctoral, me pregunté como lidiaban estas fa-
milias migrantes con el hecho de vivir en una zona expuesta a este tipo de
peligro. Las conversaciones realizadas durante los anos 2021 y 2022 con
algunos hombres y mujeres shipibos residentes en Cashahuacra tanto con
los mayores, los “fundadores” de la comunidad, como con gente joven,
permite una aproximacion de respuesta a esa pregunta inicial.

El articulo tiene cuatro secciones: en la primera hago una referen-
cia breve a como y por qué migraron las familias shipibo-konibo desde el
Ucayali a la quebrada de Cashahuacra, asi mismo presento un esbozo de la
quebrada Cashahuacra en tanto zona de alto riesgo de aluviones. La segun-
da y tercera seccion contienen la version de interlocutores e interlocuto-
ras shipibo-konibo residentes en la quebrada, acerca de lo que significo la
primera experiencia con los huaycos, asi como las variadas explicaciones
cargadas de incertidumbre, que manejan sobre por qué permanecen en una
zona de peligro, incluyo también la version de una residente de origen an-
dino de uno de los asentamientos humanos aledafios a la CSHC. Finalmen-
te presento algunas reflexiones en términos del esfuerzo de las familias de
la CSHC por construir un lugar de vida en un espacio geografico en el cual
estan presentes los huaycos. Lo que pretenden estas reflexiones es estimu-
lar la investigacion sobre este tema.

2. Migrantesshipibo-konibo se establecen enla quebrada Cashahuacra

El afio 2009 un grupo de familias del pueblo indigena amazénico
shipibo-konibo se instald en la quebrada Cashahuacra, mas especifica-
mente en “Cashahuacra baja” la més expuesta a las riadas, en el distrito

281



“¢Qué sera Huayco?”: Migrantes Shipibo-Konibo establecidos en una zona
de alto riesgo de aluviones en la periferia de Lima
Clara Cardenas Timoteo

de Santa Eulalia (provincia Huarochiri, departamento Lima), pasando
a formar parte de los asentamientos humanos ubicados en esa zona ca-
racterizados en su mayoria por la pobreza y la desigualdad urbanas. La
llegada a Cashahuacra era una suerte de epilogo de un recorrido que se
inici6 varios afios atras durante los cuales algunos de ellos habian tran-
sitado por una serie de viviendas alquiladas en la zona urbano marginal
de la ciudad de Chosica (capital del distrito Lurigancho-Chosica, y muy
cercana a Santa Eulalia). El motivo principal que los habia empujado a
salir del Ucayali y llegar esa ciudad era el apoyar a sus hijos que estudia-
ban en calidad de becados en la Universidad Enrique Guzman y Valle,
conocida como La Cantuta, en el marco de un Programa de Inclusion a
pueblos indigenas para el acceso a la educacion universitaria que esta
universidad habia implementado. El afio 2001, la universidad firmé un
Convenio con la Feconau (Federacion de Comunidades Nativas del Uca-
yali) y empezaron a llegar los primeros alumnos shipibo-konibo beca-
dos, y, aunque este convenio duro apenas un afo, otras organizaciones de
base siguieron estableciendo convenios con La Cantuta’.

En un principio el programa otorgaba “becas completas” que ade-
mas del libre ingreso cubria los gastos de alojamiento, alimentacion, li-
bros etc., pero este tipo de becas durd solo hasta el 2003. El Programa de
Inclusion continud, pero cada vez con una mayor reduccion del apoyo a
los gastos de estudio. A partir del afio 2007, el apoyo de becas de estudios
para estudiantes indigenas cambio de enfoque al asumir una nueva admi-
nistracion en la universidad y también debido a problemas financieros y
los apoyos que cubrian las becas se redujeron al minimo. La reduccion de
apoyo mas sentida fue la referida al alojamiento.

Los alumnos becados tuvieron que alquilar cuartos en lugares
cercanos a la universidad, y también hacer trabajos eventuales para man-
tenerse porque el apoyo que les enviaban sus familiares desde Ucayali
(en los casos que les enviaban) no era suficiente. Ante esta situacion al-
gunas familias tomaron la decision de trasladarse a Chosica para apoyar
a los hijos becados, otras familias ademas se trasladaron con sus hijos
menores motivados por las becas universitarias que, aunque recortadas
ofrecian la posibilidad de cumplir con el suefio de alcanzar la educacion

282



Amazonia Peruana

superior. Alquilaban cuartos o pequefas viviendas en las que muy ajus-
tadamente vivia mas de una familia.

Eran estas las circunstancias cuando el dirigente shipibo y presi-
dente de la Asociacion Apronaru (Asociacion Productores Nativos de la
Region Ucayali), que tenia un convenio con La Cantuta para el programa
de becas, postuld en nombre de un grupo de familias shipibas a la convo-
catoria que hacia la administracion municipal del distrito de Santa Eulalia
para un proyecto piloto de poblamiento en la quebrada de Cashahuacra.
Era un esfuerzo, asi me lo explico el alcalde de ese entonces, sefior Elias
Toledo, de ordenar el poblamiento en esa zona urbano marginal amenaza-
da por invasiones y traficantes de terreno.

El alcalde, quien ademas era profesor de La Cantuta y conocia de
cerca el drama de los becarios shipibos, incluyo para la implementacion del
proyecto la solicitud del dirigente shipibo y después de un tiempo la munici-
palidad les otorgd 17 lotes de terreno en la quebrada Cashahuacra, lotes que
resultaron estar ubicados dentro del Asentamiento Humano Nueva Esperan-
za conformado por familias también migrantes y de origen andino.

Las familias de la CSHC conmemoran todos los 13 de abril la “fun-
dacion” de la comunidad porque fue ese dia, en el afio 2009, que el mu-
nicipio de Santa Eulalia les autorizo la ocupacion de los lotes concedidos,
recuerdan también que ese dia representd el final de una larga busqueda
de un lugar propio en donde vivir en Lima y que ademas tenia una gran
conexion con Chosica y por lo tanto con La Cantuta y su programa de be-
cas , que por esos afos aun seguia siendo el principal motivo para emigrar
desde Ucayali. Actualmente esa motivacion ha dejado de ser la principal
fuerza de empuje y atraccion para la migracion.

Al instalarse en ese espacio geografico de la quebrada Cashahuacra
empezaron a construir; lo que segiin Oslender (2002) todo grupo humano
construye su lugar de vida, su espacio social, en el que desarrollan su or-
ganizacion, sus agenciamientos, su propia cotidianidad, en el que también
se establecen las relaciones de poder con respecto a las instituciones, en
el que, en fin, se construye el sentido de pertenencia al lugar. Parte de este

283



“¢Qué sera Huayco?”: Migrantes Shipibo-Konibo establecidos en una zona
de alto riesgo de aluviones en la periferia de Lima
Clara Cardenas Timoteo

proceso fue involucrar una presencia no humana integrante de su nuevo
habitat que antes de establecerse en Cashahuacra conocian mas que todo
por referencias: los huaycos.

2.1. La quebrada Cashahuacra, zona de alto riesgo

De todos los distritos de la provincia de Huarochiri, Santa Eulalia
presenta caracteristicas especiales en términos de su proceso de urbaniza-
cion. Es el distrito con mayor peso demografico de la provincia de Huaro-
chiri, y que es el distrito con mas poblacion urbana que rural, y el que ha
experimentado un proceso de conurbacién con el distrito limefio de Cho-
sica, debido al crecimiento urbano y de servicios de Lima Metropolitana
que a lo largo de los afios se extendiod a la provincia de Huarochiri y espe-
cificamente a su distrito Santa Eulalia. (Pilco, 2015). Todo esto contribuy6
a que en Santa Eulalia. aparecieran nuevos sectores urbanos y urbanos
marginales, uno de estos ultimos, el sector Cashahuacra.

Santa Eulalia es también un distrito expuesto a peligros de tipo
hidrometeoroldgicos y geologicos, porque la poblacion se ha instalado
en la parte mas angosta del valle del rio Santa Eulalia, que es una zona
rodeada de quebradas. Estas quebradas son espacios estrechos encajo-
nados por montafas con laderas de declives pronunciados que caen en
el valle (Pilco, 2015; Municipalidad Santa Eulalia, 2023). En el distrito
existen veintisiete quebradas propensas a la ocurrencia de huaycos que
son deslizamientos de rocas y lodo de grandes dimensiones®. La ocurren-
cia de huaycos generalmente se da los primeros meses del afio producto
de la temporada de lluvias en la sierra, pero, en afios especiales, cuando
se presenta el fendomeno climatico llamado El Nifio?, las lluvias suelen
ser torrenciales produciendo inundaciones por el desbordamiento de rios
o porque los flujos con grandes volimenes de agua y material de diversos
tamafios. descienden por quebradas secas desbordandolas con efectos
desastrosos para la poblacion®.

Una de las quebradas mas importantes es la de Cashahuacra, por
su longitud de cauce de 6 500 m y porque es muy torrentosa en épocas
de lluvias excepcionales adquiriendo una activacion superior a la de las

284



Amazonia Peruana

otras quebradas. Ademas, es considerada una zona con peligro potencial
de generar desastres, ya que sus aguas fluyen en direccion a zonas con
poblacion buscando desembocar en el rio Santa Eulalia (afluente principal
del rio Rimac), entre las que estd la misma capital del distrito cuya pobla-
cion estd asentada en un lecho antiguo de esta quebrada (Ingemet, 2014;
Ingemet, 2015; Castejon, 2017). A lo largo de los afos han sido varios los
huaycos que han transcurrido por esta quebrada con efectos desastrosos en
términos de vidas humanas y perdida de viviendas®.

En la memoria de la gente mas vieja de Santa Eulalia hay dos huay-
cos considerados como los mas nefastos: el huayco de 1983 y el del ano
2015. El primero relacionado al fenomeno de El Nifio de ese afio y el
segundo ocasionado por lluvias intensas. En ambos hubo saldo de des-
truccion de: viviendas, vias de comunicacion, infraestructura de servicios
basicos, cultivos, comedores populares y dafos en el equipamiento urbano
como postas de salud y colegios. Ademas, paraliz6 las actividades indus-
triales y econdmicas, por la obstaculizacion de las principales vias como la
conocida como Carretera Central del Peru (oficialmente P-22) que es una
carretera de penetracion hacia la sierra central. (INDECI- COEN, 2015).

Para afrontar la desastrosa situacion, ocurrida en esos dos afios, la
Municipalidad de Santa Eulalia no contaba con un plan de operaciones de
emergencia ni un Centro de Operaciones de Emergencia Distrital (COED)
que son instrumentos de gestion reactiva del Sistema Nacional de Gestion
del Riesgo de Desastres (SINAGERD), que sirven para monitorear la in-
formacion y analisis del desastre y su impacto, y contribuyen en la toma
de decisiones de las autoridades en el manejo de las emergencias. Para
afrontar esas emergencias cont6 con la ayuda de Chosica y de los distritos
de Lima Metropolitana con mas prontitud y eficiencia que la ayuda prove-
niente del gobierno de su provincia. Esto en virtud a la conurbacion que
existe entre Santa Eulalia con la ciudad de Chosica y al mayor acercamien-
to del distrito con Lima Metropolitana debido a la metropolizacién que la
abarc6 (Pilco, 2015).

Me detengo en el huayco del afio 2015 que fue el primero que ex-
perimentaron en forma traumatica las familias shipibo-konibo asentadas

285



“¢Qué sera Huayco?”: Migrantes Shipibo-Konibo establecidos en una zona
de alto riesgo de aluviones en la periferia de Lima
Clara Cardenas Timoteo

en esta quebrada y que los vinculd de una vez y para siempre con el hecho
de que se habian asentado en una zona propensa a desastres.

€o o

2. El encuentro con los huaycos: “...y nosotros dijimos: ‘;;que serd
huayco!?’”

El afio 2015, se cumplian aproximadamente seis afos en que las
familias shipibo-konibo de la quebrada de Cashahuacra, se habian insta-
lado en la zona, ya estaban construidas las precarias casas, de calamina y
paredes de madera, los vinculos con los servicios estatales de educacion
y salud ya estaban establecidos y al igual que los demas asentamientos
humanos de la zona los nifios iban a un centro educativo ubicado en el
centro urbano de Sta. Eulalia, y cuando requerian servicios de salud sa-
bian que les correspondia acudir al C. S. Buenos Aires. La Cantuta ya no
daba becas y quedaban alli pocos de los becados de afios anteriores que
se esforzaban en terminar los estudios iniciados, ahora con el apoyo de
sus familiares que se habian establecido en Cashahuacra para ayudarlos.
La magra economia familiar se sustentaba, igual que ahora, en el trabajo
eventual e informal de hombres y mujeres (ayudantes de construccion,
ayuda en las chacras cercanas, limpieza, cocina, venta de artesanias). Asi-
mismo, aunque por su condicion de “enclave” dentro del Asentamiento
Humano Nueva Esperanza la CSHC no podia crecer, seguian viniendo
algunos familiares procedentes del Ucayali para vivir en calidad de hués-
pedes, o inquilinos precarios, de los afortunados que si habian logrado
obtener uno de los diecisiete lotes concedidos por la municipalidad. Una
caracteristica de estos migrantes shipibo-konibo, desde el inicio mismo de
su asentamiento en Cashahuacra, es que establecieron la relacion con el
Ucayali via una movilidad giratoria.

Algunos habian oido hablar de los “huaycos” durante la época que
vivian en cuartos alquilados en Chosica, pero muchos de los hombres y
mujeres shipibo-konibo que ahora poblaban Cashahuacra no habian pa-
sado por la experiencia de vivir un huayco. No obstante, el tema de los
huaycos y lo que significaba en términos de desastre habia sido abordado
desde el momento mismo que llegaron a la quebrada cuando tuvieron que

286



Amazonia Peruana

negociar con los vecinos “andinos” de Nueva Esperanza la ubicacion de
los diecisiete lotes de terreno que les habian otorgado. Los representantes
de las familias shipibas abogaron firmemente porque los lotes sean conti-
guos y que no los ubiquen en forma dispersa, finalmente lo consiguieron
en una zona donde muy pocos se habian establecido, alguien les susurrd
que la razon era que “es zona de huayco” (comunicacion personal).

Uno de los negociadores shipibos, los pioneros, recuerda que pen-
sO para sus adentros “j;...que sera huayco?!”

Esta zona era no viviente, nadie vivia, porque es zona de huayco vy
como nosotros no sabiamos qué sera el huayco...Entonces nos pusimos
en esta zona... en esos tiempos como no conociamos después que nos
asentamos nos dicen que esta zona es cauce de huayco y nosotros diji-
mos ;/Qué serd huayco?... Hasta que el 2015 ya nos golpeo6 ahi recién
supimos lo que es huayco pasé por aca, el agua llego hasta acé (sefala
con la mano a unos 50 cm desde el piso) y todo eso... (CSHC, presidente
de la Comunidad, comunicacion personal, 9 de octubre de 2021)

Sin embargo, ya tenian viviendo casi seis afos en la zona y no
se habian producido huaycos destructivos. En ese lapso, domin6 una
informacion confusa y vaga y sumid a los pobladores de la CSHC en
una incertidumbre que confrontaba las aseveraciones certeras que even-
tualmente recibian sobre los huaycos y la zona de peligro en la estaban
asentados, y el hecho de que ya estaban viviendo varios afios en la zona
y no se habia presentado un huayco. Es una incertidumbre que los estu-
dios sobre contaminacion ambiental y riesgo ambiental reconocen que
son propios en la percepcion de estos temas por lo que son considerados
“inherentemente inciertos” o de “incertidumbre intrinseca” (Auyero y
Switsum, 2008)

Hasta que llegd el mes de marzo del afo 2015 en que a los shipi-
bo-konibo de la CSHC les toco vivir la primera experiencia de “huayco”.
Algunos lo recuerdan muy vividamente, era cerca de las 3 de la tarde del
dia 23, ese dia en especial la lluvia se tornd intensa a diferencia de los dias
anteriores, una mujer cuenta que miraba como sus nietos jugaban bajo la
Iluvia, como hacen los nifios en la comunidad nativa, “era como en la co-

287



“¢Qué sera Huayco?”: Migrantes Shipibo-Konibo establecidos en una zona
de alto riesgo de aluviones en la periferia de Lima
Clara Cardenas Timoteo

munidad allé en la selva asi se bafian cuando llueve pues” (comunicacion
personal). De pronto las familias empezaron a escuchar un ruido como de
piedras despefidandose que aumentaba alarmantemente, luego como “tem-
blor” seguidamente un toque incesante de pitos y gritos desaforados pi-
diendo a los habitantes que desalojen sus casas y que corran en direccion
al cerro cercano. Luego recuerdan con horror que una avalancha de lodo
y piedras se dirigia hacia sus viviendas para luego “sorpresivamente” en-
filar hacia un costado del poblado a la carcava que a manera de hendidura
profunda existia al lado de la CSHC, que después de ese huayco quedo
mucho maés profunda.

Las memorias de esa primera experiencia del huayco entre los shi-
pibo-konibo de Cashahuacra son de estupor, miedo y angustia, hubo des-
mayos y una joven tuvo un parto prematuro.

la gente empez0 a gritar “!huayco! jhuayco!” otros lloraban... se veia
de arriba que bajaba la avalancha... jlas cuatro quebradas se habian des-
bordado valancha (sic) de agua!, a todos nos mandaron arriba del cerro
sobre todo los nifios. (CSHC, mujer shipiba, 57 afios, comunicacion per-
sonal, 8 de enero de 2022)

recuerdo lo que paso ese dia fue una experiencia tremenda poque estaba
embarazada de mi primer hijo.... tenia 6 meses y 1 semana. Por ese
huayco es que mi hija naci6 con seis meses, yo creo que es porque en
el momento me asusté demasiado incluso mi hermana mayor se des-
mayo... (CSHC, mujer shipiba, 22 afios, comunicacion personal, 30 de

octubre de 2021)

Basilio, un joven shipibo-konibo que entrevisté el afo 2022, tenia
nueve afios cuando el 2015, vivid por primera vez la experiencia de un
huayco, recuerda que en medio del panico reinante y mientras permanecia
refugiado en un cerro cercano, recordaba que el dia anterior en el colegio
habian celebrado con alegria y juegos el “dia del agua” y eran torrentes de
agua los que en ese momento le causaba panico.

fue muy dificil tenia 9 afos si me acuerdo, en el colegio habiamos ce-

lebrado “el dia del agua”... estaba lloviendo la lluvia empezo a las 3 de
la tarde y a las 4 ya se sabia que iba a caer huayco poque se sentia que

288



Amazonia Peruana

el agua bajaba, jasi de la nada bajaba el agua por el cerro con piedras!
, la gente se subio al cerro ..me dio miedo estuvimos como una hora
en el cerro después bajamos las casas estaban ahi pero llenas de agua
malogro todas las cosas esa noche no teniamos donde dormir. (CSHC,
varon shipibo, 22 afios, comunicacion personal, 13 de febrero 2022)

Cuando bajaron del cerro vieron como el agua habia entrado a
sus casas destruyendo todo el humilde mobiliario, dafiando las paredes,
y cuanta cosa de valor tenian, felizmente las personas no se afectaron. De
todos los asentamientos humanos de la quebrada de la zona baja de Cas-
hahuacra, el “barrio de los shipibos™ fue el mas afectado, asi lo recuerda
una vecina “andina” del Asentamiento Humano Los Pinos, colindante a la
CSHC, pero ubicado a mas altura, para quien ademas el huayco del 2015
también habia sido su primera experiencia.

Yo llegué de Matucana en 2015 en mes de enero ... el 20 de marzo
paso el huayco aqui ... bueno Yo no conocia a nadies (sic) gracias al
huayco como se dice he conocido a toda la poblacién de Cashahuacra
, paso el huayco por acd ( senala la altura desde el suelo mas o menos
1 metro) por este lado vino el huayco ( sefiala una hendidura del cerro
que esta al costado de su casa) pero aca en Los Pinos estamos un poco
mas de altura eso nos salvo creo..., pero aca hay un huayco (aqui usa
la acepcion quechua de zanja o quebrada) que onde le pasa a todos los
shipibos ...el huayco le dentra (sic) a los shipibos, el huayco, jles den-
tro (sic) también a los shipibos en ese tiempo! (Mujer andina 51 afios,
A. H. Los Pinos, Quebrada Cashahuacra, comunicacion personal, 16
de octubre de 2021)

Formo parte de esta primera experiencia con el “huayco”, algo
que también sorprendi6 a las familias de la CSHC, pero en sentido po-
sitivo. Fue lo “rapido” que les llegd la ayuda en forma de donaciones
proveniente de entidades publicas y privadas, y la cantidad de la mis-
ma, que llegaba destinada para los “damnificados del huayco” que era el
apelativo con el que se referian a ellos y que empezaron a asumir como
propio durante esa época. Las donaciones llegaban una tras otra en forma
frazadas, medicamentos, alimentos, paquetes de primeros auxilios, etc.
Llegaban procedentes de Chosica y de distritos de Lima Metropolita-
na, fue asi como tomaron conciencia de la vinculacion existente de los

289



“¢Qué sera Huayco?”: Migrantes Shipibo-Konibo establecidos en una zona
de alto riesgo de aluviones en la periferia de Lima
Clara Cardenas Timoteo

centros urbanos y urbanos marginales de Santa Eulalia con esas zonas
cuando ocurrian desastres producidos por huaycos.

...pasé una semana del huayco vinieron muchos apoyos, vinieron de
todo sitio Lima jbaaastante apoyo! (CSHC, mujer shipiba, 22 afios, co-
municacion personal, 30 de octubre de 2021)

Esta sorpresa por las donaciones también fue experimentada por
familias de origen andino, “mestizos”, asentadas en los otros asentamien-
tos humanos de Cashahuacra igualmente damnificados por el aluvion y
que se habian establecido recientemente en Cashahuacra:

Me acuerdo que El 20 marzo fue el huayco (del afio 2015) y me acuerdo
que el 21 en la mananita yo la verdad no sabia que cuando llega el huayo
llegan también la donaciones... llegd ahi mismo las donaciones en ese
tiempo estaba si no me equivoco el de amarillo ¢como se llama ese
alcalde de lima? Castafieda creo (alcalde de Lima Metropolitana de esa
época) ... i€l llego! fue el primerito que llegd a las 6 de la mafiana al
estadio de aca ... trajo tachos, agua, bastante agua trajo, jagua cielo!,
jcomenzo a regalar!... y yo dije “;eso sera lo unico que va a llegar?”
y comenzo a llegar mas tarde jmas donacion jjmaas donacion!!.. asi
estaba jcasi un mes!... yo no sabia nada de esas donaciones. (Mujer mi-
grante de origen andino, A. H. Los Pinos, Cashahuacra, comunicacioén
personal, 16 de octubre de 2021)

Dos anos después, el 2017, lluvias torrenciales volvieron a activar
algunas quebradas de Santa Eulalia, entre ellas la de Cashahuacra que
volvi6 a afectar la CSHC pero que fue percibido como menos dafiino que
el huayco del afio 2015. Quizas porque para esta segunda experiencia, las
familias shipibas habian tomado ya unas providencias como el proteger
el frontis de las casas con pircas o muros de contencion fabricadas con
las piedras no labradas que existen en abundancia en la quebrada, o poner
sacos con arena (“sacos terreros”) cuando comenzaron las lluvias de mar-
70, asi como hacian sus vecinos de origen andino. Las personas con las
que conversé sobre la experiencia del huayco del 2017 lo recuerdan como
menos dafiino y menos traumatico que el del 2015.

290



Amazonia Peruana

... no fue tan fuerte, fue despacio. tuvimos que subir al cerro, pero por
la parte de abajo nada mas ya no hasta arriba como en el otro huayco.
(Mujer shipiba, residente de CSHC, comunicacion personal, 30 de oc-
tubre de 2021)

La segunda alarma de huayco fue el 2017, ahi fue todo mas normal.
(Varoén Shipibo, 22 afios, comunicacion personal, 5 de febrero de 2022)

3. Dando sentido al hecho de vivir en una zona de huaycos: “..es
jtremendo!, aca sacude cuando pasa el agua como si fuera tractor,
como temblor”

Las explicaciones que los habitantes de la CSHC elaboran para
darle sentido al hecho de vivir en una zona de alto riesgo de aluviones son
variadas, producto de su inmersion en ese espacio de vida que es la que-
brada Cashahuacra. Son explicaciones compuestas de incertidumbre, falta
de informacion, o informacion confusa, de un sentido fatalista de la vida y
la muerte; ademas a esta incertidumbre contribuyen, sin proponérselo, las
instituciones y los especialistas.

La respuesta més frecuente que dan los hombres y mujeres shipi-
bo-konibo de la CSHC, cuando se les pregunta por qué viven en una zona
de alto riesgo de huaycos es: “porque no tenemos donde ir y este es nuestro
terreno”, o0 algo mas vago y confuso “porque ya me acostumbré”.

porque estan acostumbrados si, yo pienso que es porque estamos acos-
tumbrados... es por su familia porque quieren salir adelante, por el tra-
bajo, su casa no quieren dejar su casa y pienso que eso, por eso. (CSHC,
mujer shipiba, 22 afios, comunicacion personal, 30 de octubre de 2021)

La respuesta referida a que no dejan esta zona de alto riesgo por-
que no tienen otro lugar a donde ir, es un hecho real y concreto, algunos
hombres y mujeres de la CSHC me expresaron que se trasladarian a una
zona mas segura si la encontraran o si la municipalidad de Santa Eulalia,
les ofreciera otra zona a donde trasladarse. Después del huayco del 2015,
que fue el “primer contacto” desastroso que tuvieron con los huaycos,
representantes de la municipalidad y del Instituto Nacional de Defensa

291



“¢Qué sera Huayco?”: Migrantes Shipibo-Konibo establecidos en una zona
de alto riesgo de aluviones en la periferia de Lima
Clara Cardenas Timoteo

Civil (INDECI) les plantearon la reubicacion a lo que las familias shi-
pibo-konibo se negaron. La razén de esa negativa se relacionaba, por un
lado, con la desconfianza que les inspiraba la propuesta de las autoridades
porque cuando las familias preguntaban a donde irian, cuando, cémo, las
respuestas de las autoridades se tornaban vagas y confusas. De otro lado,
el tema de la reubicacion ya habia sido tratado en la CSHC en afios pre-
vios al huayco del 2015, cuando atin no habian pasado por la experiencia
directa con un huayco, el tema fue tratado con el alcalde de ese momento,
del cual guardan buenos recuerdos, con el que incluso se llegd a mencio-
nar un lugar especifico a donde podrian reubicarse, ese lugar quedaba en
una zona de la Quebrada Chingolay; pero en la siguiente administracion
municipal el nuevo alcalde no volvio a hablar sobre el tema y en el lu-
gar a donde supuestamente trasladarian a las familias shipibo-konibo se
construy6 un estadio deportivo. Los dirigentes de la CSHC llegaron a la
conclusion después de averiguar con “personas que saben”, con “grandes

personas” que en Santa Eulalia “ya no hay terreno” como para que se
instale la CSHC.

hay shipibos que saben que hay huayco puede ser que venga un dia,
pero no tenemos donde ir, no tenemos dinero para ir a comprar otro
terreno no lo tenemos ...nosotros como lideres tenemos que buscar una
reubicacion pero de hecho nunca nadie va a querer dejar esta tierra y en-
tonces nosotros hemos buscado hemos preguntado a las grandes perso-
nas y nos dijeron en Santa Eulalia ya no hay terrenos jhabia! pero ya no.
(Presidente de la CSHC, comunicacion personal, 9 de octubre de 2021)

Yo pienso que en su momento si en algin momento la municipalidad que
nos da otro lugar pienso que si podriamos ir, pero por mientras tanto no.
(Mujer shipiba, 22 afios, comunicacion personal, 30 de octubre de 2021)

Existe también la explicacion mas ligada a concepciones religiosas
y fatalistas que respaldan no solo su negativa a una reubicacion (aunque
les dieran la certeza de un lugar a donde ir) sino que también aplica a otros
aspectos de la vida misma. Se trata de la idea de que la vida y la muerte
estd en las “manos de Dios” y si llega el momento de morir, la muerte se
producira independientemente de lo que haga el ser humano para evitarla

292



Amazonia Peruana

Eso al comienzo era que deciamos vamos a otro lugar ...pero ya que
estamos viviendo desde 2009 al 2021 jya cuanto tiempo estamos vivien-
do! Dios sabra sobre la muerte del grupo que estdbamos viviendo aqui
... seguimos viviendo aqui y jno nos esta pasando nada! (CSHC, varon
shipibo fundador de la comunidad, 60 afos, comunicacion personal, 18

de diciembre, 2021)

Otra explicacion construida socialmente es que la CSHC esté pro-
tegida de los aluviones, gracias a la carcava® que existe junto a la comu-
nidad. Esta carcava también llamada en la zona como “cauce”, “zanja” o
usando el termino quechua “huayco” en su acepcion de hondonada o grieta
profunda, se formo alrededor del afio 1984 cuando las lluvias intensas pro-
vocadas por el Fendmeno del Nifio de ese afio abrieron un cauce en un te-
rreno antes sin relieves ni hendiduras: “...ese cauce se formo el afio 1984,
no habia cauce eso era plano...” (E. Toledo, exalcalde de Santa Eulalia,

comunicacion personal, 15 de enero de 2022).

Los pobladores shipibo-konibo de Cashahuacra, y también los po-
bladores andinos de los asentamientos humanos vecinos, consideran que
por la carcava “desfoga” la riada sin tocar los poblados, cabe mencionar
que es un hecho que ha venido sucediendo.

iiYa no nos va inundar!! Ahora hay el cauce que esta mas hondo... mas
bien ahora estan proyectando para hacer ;como se llama eso?... una
proteccidn con fierro alli en el cauce, asi para que los muchachos no
puedan de repente caer en el huayco para que no se caigan alli... como
defensa del huayco. (CSHC, shipibo varon, 66 afios, comunicacion per-
sonal, 18 de diciembre de 2021)

Pero después de ese afio (2015), huayco ya no pasa por aqui por las
casas solo se mojaacay se vade eso no mas... viene se moja no mas
no llega por acé se va a la quebrada grande, al cauce... por alli pasa
es jtremendo!, aca sacude cuando pasa el agua como si fuera tractor,
como temblor. (CSHC, mujer shipiba, 55 afios, comunicacion personal,

8 de enero de 2022)

Esta mirada de la carcava como una suerte de proteccion para la
CSHC y los poblados vecinos parece es también compartida por autorida-

293



“¢Qué sera Huayco?”: Migrantes Shipibo-Konibo establecidos en una zona
de alto riesgo de aluviones en la periferia de Lima
Clara Cardenas Timoteo

des municipales, aunque sin admitir una certeza absoluta

...desde entonces han venido una serie de huaycos y han transcurrido
por ese cauce...entonces alli lo que siempre se ha hecho cada afio, una
limpieza para que fluya hacia el rio. el rio Sta. Eulalia...

Entrevistadora: “Los shipibos creen que esa zanja los protegera del huay-
co, ;Ud. qué opina, esta de acuerdo?”

Respuesta: “en cierta medida si porque tendria que venir u huayco de
alta magnitud... jbueno ahi si desaparece Santa Eulalia ... jtodo!!... pero,
es tan profunda esa zanja...”. (Santa Eulalia, E. Toledo, exalcalde, comu-
nicacion personal, 15 enero 2022)

Por su parte la opinion de expertos no es categoricos en confirmar
la seguridad que pueda brindar la cercania de una carcava si es que no se
hace un control de carcavas, es decir acciones dirigidas a frenar el creci-
miento de la carcava para sustituirla por una zona de escorrentia con flujo
controlado. Algunos afirman categdéricamente que sin este trabajo de con-
trol con el paso del tiempo y las riadas de todos los afios la carcava se hace
mas profunda y eso es sefial de alarma porque en época de lluvias intensas
se cargan de agua y contribuyen a activar las quebradas y “de pronto el
lodo se viene por donde supuestamente solo habia tierra” (Escobar, 2017).

Contribuyendo, sin que al parecer sea esta la intencion, a gene-
rar confusiones, suposiciones, esperanzas, dudas en los pobladores de la
CSHC, estan las versiones de representantes de las instituciones que for-
man parte de su contexto en el cual viven. Aparecen en informes oficiales,
en capacitaciones y orientaciones algunas sin pautas para su implemen-
tacion, o que puede formar parte de un discurso que de alguna manera
se contradice en las acciones que luego realizan. Me explico con algunos
ejemplos sin que necesariamente se apliquen al ambito de la CSHC, pero
si al de la quebrada Cashahuacra.

Con respecto a la reubicacion, esta la version de institutos publicos
altamente especializados que, basados en concienzudos estudios técnicos,

294



Amazonia Peruana

recomiendan el traslado de la poblacion asentada en zonas de riesgo a otro
lugar y el no poblamiento de esas zonas. Pero estas recomendaciones no
generan la reaccion de otras instituciones que se supone se encargarian de
implementarlas, por lo que llegan como mensajes huecos a la poblacion ya
que no estan acompanadas de propuestas reales de a donde, como y cuan-
do se haria tal reubicacion. Experiencias anteriores de intentos de reubi-
cacion o reasentamiento en comunidades indigenas amazonicas riberenas
dan cuenta de un fracaso constante de estos procesos, producto de una falta
de politica real que implemente estos procesos (Chavez, 2016)’.

Estan también las instituciones publicas como las municipalidades,
que al mismo tiempo que informan y alertan a la poblacion sobre el peligro
de vivir en zonas de huaycos proveen de servicios basicos a esa misma
poblacion en riesgo y hasta se llegan a autorizar la construccion de vivien-
das en los cauces secos de las quebradas. Asimismo, a nivel del macro
sistema los principales entes de la gobernanza del pais plantean la gestion
de riesgos de desastres y establecen las respectivas politicas, estrategias y
acciones en todos los niveles de gobierno y de la sociedad, pero no provee
de suficiente presupuesto para implementar la GRD en las municipalida-
des como Santa Eulalia y practicamente se abandona la lucha por detener
el trafico de tierras y crece la impunidad con la que traficantes de tierras
lucran con terrenos ubicados en zonas de alto riesgo y no aptos para vivir
. En esta linea de llenar el contexto con mensajes contradictorios mencio-
no lo que me toco ver en una campafa electoral para ocupar el puesto de
alcalde del distrito, en la cual los candidatos recorrian los asentamientos
humanos de la quebrada Cashahuacra ubicados en las zonas de alto riesgo,
prometiendo mejores viviendas y hasta el asfaltado de sus calles.

La Municipalidad de Santa Eulalia por ley N° 29664 de creacion
del Sistema Nacional de Gestion del Riesgo de Desastre (SINAGERD) del
afo 2011, tiene la responsabilidad de realizar acciones para prever la ocu-
rrencia de “huaycos”. Ha creado su un Comité de Riesgo Local y elabora
todos los anos su “Plan de Emergencias por lluvias Intensas” elaborado
por el grupo de trabajo de la Gestion de Riesgos de Desastres (Municipali-
dad Santa Eulalia, 2023), pero el presupuesto asignado es bajo para enfren-

295



“¢Qué sera Huayco?”: Migrantes Shipibo-Konibo establecidos en una zona
de alto riesgo de aluviones en la periferia de Lima
Clara Cardenas Timoteo

tar el tremendo desafio de atender las numerosas quebradas y carcavas que
tiene. Lo que si funciona en algunas zonas es la implementacion de pro-
gramas comunitarios en los que la poblacion participa en actividades como
limpieza de cauces de quebradas, construccion de muros, poner costales
de arena para detener la entrada del agua simulacros de evacuacion con la
poblacion. Al igual que todos los pobladores de la quebrada Cashahuacra
los shipibos participan en estas actividades.

4. Reflexion Final

He intentado aproximarme a las explicaciones y representaciones
que han elaborado las familias shipibo-konibo de Cashahuacra, respecto
al hecho de vivir en un espacio geografico con peligro de huaycos e inun-
daciones.

Desde que las torrenciales Iluvias del afio 2015 activaron varias
quebradas entre ellas la de Cashahuacra, el huayco en tanto parte com-
ponente del espacio que habitan estas familias entré a formar parte de su
lugar de vida y construyeron explicaciones que les permitiera convivir con
este fenomeno, hasta ese momento practicamente desconocido.

Son explicaciones en las que coexisten diversidad de percepciones
y creencias que van desde “ porque no tenemos a donde ir”, pasando por
argumentos fatalistas de tipo religioso, hasta el argumento de la proteccion
que les estaria brindando una céarcava que con el paso del tiempo se fue
formando junto a la comunidad, que al parecer seria la formacion de un
dren natural el cual se deberia respetar y proteger, para que en el futuro no
sea ocupado con viviendas o servicios basicos. Estas explicaciones cons-
truidas socialmente tienen como elementos transversales la incertidumbre
y la confusion; rasgos que parece estan presentes en las representaciones
de los grupos humanos que conviven con el peligro ambiental y de conta-
minacion como lo demuestran estudios realizados sobre este tema (Auyero
y Switsun, 2007; Mozobancyk y Pérez, 2016).

Pero la construccion social de esta explicacion confusa y con incer-

296



Amazonia Peruana

tidumbres que existe entre los pobladores de la CSHC no es solo producto
de los individuos o las familias shipibo-konibo, también sefalo que los
discursos y acciones de las instituciones que forman parte del contexto,
pueden ser también confusas y contradictorias y hacen sinergia con la in-
certidumbre de la poblacion. Diversos estudios han analizado el papel
que juegan las instituciones en la incertidumbre, traumas y sufrimiento
que los desastres y peligros del medio ambiente producen en las perso-
nas, como el realizado por Daas (2008) que en su analisis del sufrimiento
sefiala el papel del Estado como un actor que muchas veces tiene un pa-
pel complice en su produccion y la vez se esfuerza por aparecer neutro y
justo; de otro lado el ya clasico estudio sobre la inundacién en Bufalo de
Erickson (1976) toma en cuenta el contexto social para hablar del “trauma
social” producido en una comunidad; asimismo, Auyero y Swistum (2007)
explican la situacion de incertidumbre de los habitantes de un poblado con
graves problemas de contaminacion ambiental en la provincia de Buenos
Aires, Argentina, a la que contribuyen de forma no necesariamente inten-
cional, actores como la empresa, profesionales de salud, representantes del
Estado, medios de comunicacion, etc.

Debo admitir que al inicio de mi trabajo de campo, cuando escu-
chaba a los hombres y mujeres de la CSHC hablar sobre sus experiencias
con los huaycos y sus argumentos que explicaban su permanencia en una
zona de alto riesgo, una de las primeras reflexiones que surgié en mi fue
que en esas argumentaciones no parecian formar parte los enfoques ,
representaciones y recursos propios de la cultura shipibo-konibo y su re-
lacion con el medio ambiente, mas atn sus explicaciones mostraban cone-
xi6n con la de sus vecinos andinos. Casi inevitablemente comparaba este
hecho con otras situaciones en que los recursos culturales y la identidad
cultural misma de los shipibo-konibo han constituido gran parte del so-
porte de sus estrategias de accion en los nuevos contextos historico-socia-
les en los que les toca actuar, como fue en el caso de su enfrentamiento de
la pandemia por covid-19 en la que recurrieron a la concepcién y recursos
de su cultura médica para enfrentar la crisis sanitaria (Belatinde, 2020), o
en los casos de sus luchas por la reivindicacion de sus derechos en los que
enfatizan su identidad, su historia, expresando sus posiciones en su propio

297



“¢Qué sera Huayco?”: Migrantes Shipibo-Konibo establecidos en una zona
de alto riesgo de aluviones en la periferia de Lima
Clara Cardenas Timoteo

idioma (ademas del espanol), (Espinosa, 2019). Me ayudaron a reenfocar
estas mis primeras reflexiones los planteamientos de Ingold (2000) acerca
de que el conocimiento cultural en lugar de ser importado a los entornos
de la actividad practica, se constituyen dentro de estos entornos y esto
es lo que podria estar sucediendo con las familias de la CSHC estan en
un proceso de construccion de su relacion con la realidad geologica e
hidrometereoldgica de la quebrada Cashahuacra, que es tan diferente al
territorio de donde provienen.

Otro hecho contribuye a sustentar esta suerte de hipotesis de traba-
jo que intenta comprender la decision de los shipibo-konibo de Cashahua-
cra de vivir en una zona de alto riesgo, y es que su habitar no se limita a
esta quebrada, su carcava y sus huaycos; como si lo es para la mayoria de
migrantes andinos establecidos en la quebrada. Para algunas familias de la
CSHC su espacio social se extiende al Ucayali (sea en la comunidad donde
algunos aun conservan su condicién de comuneros o comuneras, sea en su
vivienda en la zona urbano marginal de las ciudades de Pucallpa o Yarina-
cocha) entre ambos lugares, Cashahuacra y el Ucayali, se ha conformado
desde el inicio mismo de la migracion una red de idas y venidas y en cada
una se establecen relaciones con humanos y no humanos. ;Serad que en
este “territorio extendido” de estas familias shipibo-konibo, los huaycos
de Cashahuacra en forma similar a las inundaciones que ocurren en las zo-
nas de terrazas bajas del Ucayali durante la época de creciente del rio, es-
tarian formando parte de su relacion con el medio ambiente que les rodea?

Notas

1 Esta investigacion fue financiada por la Universidad Nacional Mayor de San Marcos RR
005557-2022 Proyecto E22151441. El estudio realizado hace parte de mi tesis doctoral en la
Unidad de Posgrado en Ciencias Sociales de la UNMSM. Agradezco a la Dra. Luisa Elvira
Belaunde, mi asesora de tesis en la UNMSM, y al Mg. Angel Chavez por su lectura critica y
constructiva del texto. Asimismo, a las familias shipibo-konibo y andinas de Cashahuacra que
me recibieron generosamente para la realizacion del trabajo de campo y para quienes guardo

la confidencialidad que me solicitaron. El Dr. Elias Toledo, ex alcalde de Santa Eulalia, me

298



Amazonia Peruana

concedio la entrevista que forma parte de este articulo poco antes de su sensible fallecimiento
expreso mi agradecimiento y mi recuerdo imperecederos.

Este Programa de Inclusion llamado también Acciones Afirmativas (AA) por la educacion su-
perior para indigenas, fue implementado entre fines del siglo pasado y comienzos del presente
siglo por varias universidades e institutos publicos y formaba parte de un movimiento mayor
de reivindicacion y visibilidad de la agencia indigena, que surgié en Latinoamérica con apoyo
de la OIT y ONU y como parte del proceso de globalizacion (Tejada Ripalda, 2011). Estos
Programas de Inclusion se implementaron en base a coordinaciones y acuerdos entre las insti-
tuciones educativas y las organizaciones indigenas. Fue el Programa de Inclusion que imple-
mento La Cantuta, ubicada en la ciudad de Chosica (distrito Lurigancho-Chosica, provincia
Lima), el que estuvo asociado a los inicios de la formacion de la CSHC. En efecto, el afo
2001 La Cantuta, firmo un acuerdo con la Federacion de Comunidades Nativas del Ucayali
(Feconau), mediante el cual otorgaba becas de estudios a jovenes indigenas que habian com-
pletado el nivel secundario de la educacion basica regular , se trataba de becas “completas”
ya que cubrian casi la totalidad de los gastos: estudios ,alojamiento y alimentacioén , este
tipo de becas completas duraron muy poco pero el programa de inclusion continuo aunque el
apoyo de las becas era minimo y no solventaba los gastos de los estudios como el alojamiento
. Producto de este convenio se beneficiaron veintidos jovenes shipibo-konibo que llegaron a
Lima procedentes de diferentes comunidades nativas del Ucayali (Espinoza de Rivero, 2007)
La palabra ‘huaico’ (o ‘wayku’), que proviene del quechua, en rigor alude a una quebrada,
por donde puede venir agua o lodo. Lo que habitualmente llamamos huaico en realidad es una
‘lloclla’ o “Iluqlla’, que es ya el corrimiento de tierra, barro o agua a causa de las lluvias. (Es-
cobar, 2017). ““Huaico’ es una voz usada corrientemente en el espafiol del Pert y tiene un ori-
gen quechua: wayq u. No siendo una palabra castellana, su escritura puede variar: "guaico’,
"guayco’, "huayco’. En su primera acepcion significa hondonada o grieta de cierta profundi-
dad producida por precipitaciones fuertes y esporadicas, pero tiene un segundo uso mas fre-
cuente: masa enorme de lodo y pefias que se desprenden de las alturas de los Andes debido a
las lluvias torrenciales y que al caer en los rios ocasiona su desbordamiento. Los ‘huaicos’ no
solamente caen sobre los rios, sino sobre caminos y carreteras, interrumpiendo las comunica-
ciones. Existen temporadas de "huaicos” que el calendario anuncia con precision...” (Marco
Martos, Palabra del Dia. Ubicar en https://apl.org.pe/palabra-del-dia/huaico/)

Para una mayor definicion de El Fenomeno El Nifio (FEN) en el Pert, ver: https:/www.
minam.gob.pe/wp-content/uploads/2014/07/Dossier-EI-Ni%C3%B1o-Final_web.pdf.

A partir de la década de 1980 se consideran que han sido siete los huaycos de gran dimension

con efectos desastrosos para el distrito de Santa Eulalia porque activaron las principales que-

299



“¢Qué sera Huayco?”: Migrantes Shipibo-Konibo establecidos en una zona
de alto riesgo de aluviones en la periferia de Lima
Clara Cardenas Timoteo

bradas cercanas a los centros urbanos y aparecieron en los siguientes afios: 1983, 1987, 1989,
1998,1999, 2015, 2017 (Municipalidad Santa Eulalia 2023).

En base a la revision de varios estudios (Pilco, 2015; IGP, 2023; 2017 INDECI-COEN; Ze-
garra Mufiante, 2023), he elaborado una relacion de los afios en que masas de agua piedra y
lodo, huaycos, pasaron por la quebrada Cashahuacra desbordandola y causando destrozos. En
el Fenémeno del Nifio de 1983 un huayco bajo por la quebrada Cashahuacra, cubriendo una
altura de 40 cm de lodo a las viviendas y campos de cultivos; Cuatro afios después en 1987
se produjeron huaicos por lluvias intensas que activaron las quebradas de Cashahuacra y El
Palomar; el Fenomeno del Nifio del afio 1998 produjo 1luvias torrenciales que activaron va-
rias quebradas de Sta. Eulalia entre ellas Cashahuacra. Los huaycos del ailo 2015 ocasionaron
los desastres mas fuertes ocurridos en los ultimos 30 afios, en varias quebradas entre las que
figura Cashahuacra se registraron heridos y viviendas afectadas; el afio 2017 a consecuencia
de intensas precipitaciones pluviales se activaron las quebradas Cashahuacra y Olla de Barro.
Chavez, Angel (2016). Buenas practicas y lecciones aprendidas del proyecto de reasenta-
miento poblacional de la nueva ciudad de Belén en Loreto. Pag. 15. Practical Action. Ver:
https://practicalaction.org.pe/buenas-practicas-y-lecciones-aprendidas-del-proyecto-de-re-
asentamiento-poblacional-de-la-nueva-ciudad-de-belen-en-loreto/

Céarcava (geo): Surcos formados por el movimiento de las aguas provenientes de lluvias to-
rrenciales, alcanzando algunas veces proporciones espectaculares en los terrenos inclinado
(Indeci,2010, p. 6).

Referencias bibliograficas

Auyero, J. y Swistum, D. (2008). Inflamable: Estudio del sufrimiento am-

biental. Paidos.

Auyero, J. y Swistum, D. (2007). Expuestos y confundidos Un relato et-

nografico sobre sufrimiento ambiental. Iconos. Revista de Ciencias
Sociales, (28), 137-152.

Belaunde, L. E. (2020). Comando Matico en Pucallpa desafia la inter-

300

culturalidad inerte del Estado. La Mula.Pe. https://luisabelaunde.
lamula.pe/2020/08/09/comando-matico-en-pucallpa-desafia-la-in-
terculturalidad-inerte-del-estado/luisabelaunde/



Amazonia Peruana

Castejon Lobo, P. (2017). Andlisis de vulnerabilidad ante precipitacio-
nes extremas en la microcuenca Cashahuacra, Santa Eulalia Re-
gion Lima. [Tesis Titulo Profesional Ingeniera Civil, Universi-
dad Cesar Vallejo]. Repositorio Institucional: https://hdl.handle.
net/20.500.12692/27067

Das, V. (2008). Sufrimientos, teodiceas, practicas disciplinarias y apro-
piaciones. En Francisco Ortega (Ed.), Sujetos del dolor, agentes de
dignidad (pp. 437-458). Colombia CES

Erikson, K. (1976). Everything in its path: Destruction of community in
the Buffalo Creek flood. Simon and Schuster.

Escobar, R. (2017). Mirada ambiental: ;es posible disminuir los impac-
tos de los recientes desastres ‘naturales’ en el Peru?. Mongab-
ay.  https://es.mongabay.com/2017/03/lado-ambiental-los-desas-
tres-naturales-peru/

Espinosa, O. (2019). La lucha por ser indigenas en la ciudad: el caso de
la comunidad shipibo-konibo de Cantagallo en Lima. RIRA ,4(2),
153-184.

Espinosa de Rivero, O. (2007). Para vivir mejor: los indigenas amazonicos
y su acceso a la educacion superior en Peru. Articulo, 3, 87-116.

INDECI-COEN (2017). Reporte N° 08. Huaycos en las provincias de
Lima, Huarochiri y Yauyos. https://bitly.cx/Ed6xN

INDECI-COEN (2015). Informe N° 21. Huaycos afectan distritos de la
provincia de Huarochiri-Lima provincias. https://bitly.cx/rSKCt

Ingold (2000) The Perception of the Environment Essays on Livelihood,
Dwelling and Skill. Routledge.

IGP. (2023). Informe Técnico: Analisis y evaluacion historica de precipi-
taciones en Chaclacayo, Chosica y areas aledarias. https://bitly.
cx/2p4G6

301



“¢Qué sera Huayco?”: Migrantes Shipibo-Konibo establecidos en una zona
de alto riesgo de aluviones en la periferia de Lima
Clara Cardenas Timoteo

Indeci. (2010). Terminologia de Defensa Civil. Indeci, Direccion Nacional
de Educacion y Capacitacion.

INGEMET (2014). Informe Técnico: Zonas criticas por peligros geologi-
cos en la Region Lima. https://bitly.cx/OpxjF

INGEMET (2015). Informe Técnico: Evacuacion geodinamica de los flu-
jos de detritos del 23/03/2015 entre las quebradas Rayo de Sol y
Quirio (Chosica) y Cashahuacra (Santa Eulalia). https://bitly.cx/
E8hUC

INGEMET (2023). Informe Técnico: Evaluacion de zonas criticas por
peligros geologicos ante Fenomeno El Nifio 2023-2024 en el de-

partamento de Lima. Tomo I: Lima Provincias. Ingemmet. https://
repositorio.ingemmet.gob.pe/handle/20.500.12544/492 1#files

Mozobancyk, Sh., Perez Sobrero, J. (2016). Percepcion de la contamina-
cion ambiental y los riesgos para la salud en la comunidad de “villa
inflamable”. Anuario de Investigaciones, XXIII, 207-216.

Municipalidad Santa Eulalia. (2023). Plan de Operaciones de Emergencia
2023-2026. https://bitly.cx/X3chw

Oslender, U. (2002). Espacio, lugar y movimientos sociales: hacia una “es-
pacialidad de resistencia”. Scripta Nova, Revista Electronica de
Geografia y Ciencias Sociales 6(115). https://www.ub.edu/geocrit/
sn/sn-115.htm

Pilco Lazarte, J. (2015). Santa Eulalia: La vulnerabilidad de un distrito
rural con caracteristicas urbanas: Una aproximacion desde el en-
foque espacial y politico-institucional. [Tesis de licenciatura, Pon-
tificia Universidad Catolica del Peru].

Tejada Ripalda, L. (2011). Problemas y posibilidades en la incorporacion
de minorias étnicas al sistema universitario peruano. En Inclusion
Social, Interculturalidad y Equidad (pp. 164-199). Fundacion
Equitas.

302



Amazonia Peruana

Vega, 1. (2014). Buscando el rio: Identidad, Transformaciones y Estrate-
gias de los Migrantes Indigenas Amazonicos en Lima Metropoli-
tana. CAAAP, Terra Nouva, Municipalidad Lima Metropolitana

Vega Roma, P. (2023). Migracion shipibo-konibo en la ciudad. Derechos,
estrategias e identidades en las comunidades de Cantagallo y Cas-
hahuacra. CAAAP.

Zegarra Mudante, M. (2023). Evaluacion y andlisis del comportamien-
to de los flujos de escombros en la quebrada Cashahuacra de la
subcuenca Santa Eulalia mediante el uso de Flo-2D. [Tesis Titulo
Profesional Pontificia Universidad Catodlica del Peru].

303






AMAZONIA == ‘@///§\© SF Amazonia Peruana, Volumen XIX, N."37, agosto 2024; pp.305-324
PERUANA %;Qé@; 7@@ CEE‘%\W\({>\5’Z@£ é% ) p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663
https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.487

7

DE CUANDO LOS MASHETE, ESPIRITUS
DEL BOSQUE O EDOSIKIANA, COMIAN A
NUESTROS CHAMANES, LOS EYAMITEKUA.
(TrRADICION ORAL Ese EJa)

WHEN THE MASHETE, SPIRITS OF THE FOREST, EDOSIKIANA, ATE OUR
SHAMANS, THE EYAMITEKUA. (ESe EJA ORAL TRADITION)

Maria C. Chavarria Mendoza

Universidad Nacional Mayor de San Marcos
Chava001@yahoo.com
https://orcid.org/0000-0002-7684-1514

Envio: 29 de febrero 2024  Aceptacion: 10 de junio 2024  Publicacion: 16 de agosto 2024

Resumen

En este articulo se presenta un relato del pueblo ese eja, relato en
el que se narra un evento inusual: el ataque de seres del bosque contra
los nuevos chamanes o eyamitekua. Los actores principales son los lo-
bos de rio, las palmeras, los arboles y los chamanes recién iniciados o
eyamitekua. El escenario es el bosque o monte. Las palmeras tienen gran
importancia en el bosque amazdnico, pues permiten el mantenimiento del
equilibrio ecoldgico, ademas son considerados espiritus del bosque o Edo-
sikiana dentro de la cosmogonia ese eja. También intervienen los lobos



De cuando los Mashete, espiritus del bosque o Edosikiana, comian
a nuestros Chamanes, los Eyamitekua. (Tradicion oral Ese Eja)
Maria C. Chavarria Mendoza

de rio (Pteronura brasiliensis) y otros personajes, entre ellos arboles o
palos (akuikuana). Todos ellos pondrén a prueba a los jovenes chamanes
que recién se inician. El relato fue contado por Tadeo Mishaja Tii Hewa
durante una recopilacion de tradicion oral de su pueblo, encargada por la
Federacion Nativa de Madre de Dios y Afluentes (Fenamad) en 1982. Se
trata de un texto dramatizado donde el mismo relator asume la voz de los
personajes cambiando constantemente de registro. La narracion fue hecha
en la lengua original luego traducida al castellano, pero conserva los mo-
dismos del castellano regional.

Palabras clave: Tradicion oral ese eja; espiritus del bosque; cosmogonia;
chamanismo.

Abstract

This article presents a story from the Ese Eja People where an
unusual event is narrated: the attack by forest beings against the new sha-
man or eyamitekua. The main actors are the palm trees, the trees and the
shamans or eyamitekua. The setting is the forest. Palm trees are of great
importance in the Amazon rainforest as they allow the maintenance of
ecological balance, in addition to being considered spirits of the forest
or.Edosikiana within the Ese Eja cosmogony.River otters (Pteronura bra-
siliensis) and other characters also intervene in the story, including trees
or sticks (akuikuana).All of them are going to test the young shamans
who are starting out. The story was told by Tadedo Mishaja Tii Hewa
during a compilation of the oral tradition of his people, commissioned by
Native Federation of Madre de Dios and Affluents (FENAMAD) in 1982.
It is dramatized text where the narrator himself assumes the voice of the
characters who intervene, changing register. The narration was done in
the original language and then translated into Spanish preserving the idi-
oms of regional Spanish.

Keywords: Ese Eja oral tradition; spirits of the rainforest; cosmogony;
chamanism.

306



Amazonia Peruana

1. Introduccion

El interés por recopilar la tradicion oral de pueblos indigenas de la
Amazonia peruana pasa por el reto de trabajar con las lenguas originarias y
no solo con traducciones que pueden mediar los contenidos aun sin propo-
nérselo. Este desafio en el campo académico ha ido avanzando lentamente
ya que por varias décadas se desconocia cdmo escribir estas producciones
que solo se trasmitian oralmente.

Escribir sobre la tradicion oral de un pueblo sin conocer la lengua
originaria es un riesgo, porque los mitos no solo son literatura, son cultura
discursiva con toda su complejidad. Depender de los traductores es tam-
bién otro riesgo, porque no todos han tenido una formacién en traduccion.
Generalmente, son profesores bilingiies que gozan de prestigio entre la
gente que viene de fuera. Un gran relator no siempre es un buen traductor,
depende de sus habilidades en la segunda lengua. Conocer aspectos de la
gramatica, de la organizacion espacial y los deicticos contribuyen a cono-
cer mejor lo que se estd narrando. Encontrar quien publique estos textos ha
sido otra proeza. Originalmente, nadie queria publicar en otra lengua que
no fuera el castellano.

2. ;Como empez6 a conocerse la tradicion oral de los pueblos
amazonicos?

A comienzos del siglo pasado solo las organizaciones religiosas
publicaban en sus reportes algunas noticias sobre los sistemas de creen-
cias indigenas. Para la zona del suroriente peruano existian publicaciones
seriadas como la revista Misiones Dominicas del Peru (1919-1968) o An-
tisuyo (1978-1985). Algunas de las historias sobre los Ese eja aparecieron
en castellano en estas dos ultimas publicaciones.

En 1974 se promulgo6 el Decreto Legislativo 22175, Ley de Comu-
nidades Nativas y Desarrollo Agrario de las Regiones de Selva y Ceja de
Selva. A partir de esa fecha fueron los diarios regionales y algunas ONG
las que fueron sacando poco a poco este acervo popular, en versiones bilin-
giies o en castellano, en un intento de hacer conocer a los pueblos amaz6-

307



nicos que eran mencionados en esa ley. £/ trueno fue uno de los primeros
boletines que publicaba desde testimonios, cronicas, relatos breves; Ama-
zonia Indigena, revista de analisis sobre la problematica de los pueblos
indigenas que existio entre 1980 y 1992, albergd también estos materiales
poco a poco. En 1976, el Centro Amazodnico de Antropologia y Aplicacion
Practica creo la revista Amazonia Peruana, orientada fundamentalmente a
la region amazonica. A lo largo de sus 36 nimeros, la revista ha publicado
no solo relatos, testimonios, bibliografias, sino también ensayos sobre la
oralidad amazonica. El mismo afio en que se inicia la revista, aparecid
La verdadera biblia de los Cashinahua (D’ Ans, 1976) que fue una de las
recopilaciones mas importantes de la literatura oral de un pueblo pano, en
version castellana. Posteriormente, el mismo CAAAP inicia la publicacion
de tradicion oral de pueblos amazoénicos a nivel monografico y en version
bilingiie, siendo los primeros titulos el dedicado al pueblo awajin, en Duik
Muun 1y II (Chumap y Garcia -Rendueles, 1979), Yaunchuk. Universo
mitico de los huambisas, 1996, con ilustraciones del artista Gerardo Pet-
sain y otro al pueblo harakbut, Mbaisik penumbra al atardecer (Helberg,
1996). En los anos siguientes, fueron apareciendo mas titulos propiciados
por las ONG o las mismas organizaciones indigenas, ademas de editoriales
independientes.

3. Ubicacion del pueblo ese eja

En territorio peruano, la poblacion esa eja se encuentra ubicada en
dos areas: la del rio Madre de Dios y la del rio Tambopata y afluentes; con
tres asentamientos Sonene, Palma Real e Infierno. La Comunidad Nativa
Sonene estd en la margen izquierda del rio Sonene o Heath, aguas arriba
desde su desembocadura en el rio Madre de Dios, en el distrito y provincia
de Tambopata. Palma Real se encuentra sobre la margen derecha del rio
Madre de Dios, conocido también como Kuei ‘ai, Na’ai “rio grande”, a
unos 20 Km. de la frontera con Bolivia. La Comunidad Nativa Infierno se
ubica en ambas margenes del rio Baawaja o Tambopata e incluye el terri-
torio comprendido entre el caserio de Chonta y el lago Tres Chimbadas,
aproximadamente tres vueltas abajo de la desembocadura de la Quebrada
La Torre, departamento de Madre de Dios.

308



Amazonia Peruana

480000 8620000 490000 500000 510000
Rin Madre de Dins

520000 530000

8620000

8610000

8600000

PN Bahuaja-Sonene

8590000

RN Tambopata

MAPA DE UBICACION
CCOMUNIDADES ESE EJA

Departamentos: Madre de Dios
Leyenda Provincia: Tambopata
Distrito: Tambopata

8580000

— Rios

— Red_vial

[ CCNN Ese Eja

[ Comunidades Nativas
[ Aveas Naturales Protegidas Elaboracion: Pierre Castro
470000 480000 490000 500000 510000 520000 530000

Fecha de Elaboracién: 23/02/2023

Fuente: IGN, UGPES-PTRT3, IBC

8570000

Fig. 1 Mapa de ubicacion de las comunidades ese eja en Peru.

Elaboracion de Pierre Castro.

El narrador fue Tadeo Mishaja Tii Hewa, uno de los mas antiguos
relatores del Baawaja o Tambopata, originario de La Torre, luego vivid en
Chonta y posteriormente a lo que llego a ser la CN Infierno. El relato fue
recogido en esta comunidad en 1982, transcrito y traducido en 1984, en
la ciudad de Lima donde don Tadeo fue enviado por decision de un Con-
greso de FENAMAD para continuar la recopilacion de su tradicion oral.
El relato ese eja que se presenta en este articulo aparecid por primera vez
publicado en formato bilingiie por Fomciencias, con un prélogo de Alberto
Escobar (Chavarria, 1984) en una version fonémica pues todavia no habia
alfabeto para la lengua.

4. Objetivos

m  Dar a conocer un texto de la tradicion oral ese eja referido a la exis-
tencia de Edosikiana ‘espiritus duefios’ y eyamitekua ‘chamanes’.

309



De cuando los Mashete, espiritus del bosque o Edosikiana, comian
a nuestros Chamanes, los Eyamitekua. (Tradicion oral Ese Eja)
Maria C. Chavarria Mendoza

m  Analizar la funcién de los lobos de rio y las palmeras en el contexto
chamanico.

m  Contribuir a la difusion de la tradicion oral de los pueblos indigenas
de la Amazonia.

5. Antecedentes

La tradicion oral ese eja empez0 a ser investigada formalmente por un
acuerdo del Congreso de la Federacion Nativa de Madre de Dios y Afluentes
(Fenamad) en 1982 donde se vio la necesidad de rescatar la oralidad de los
pueblos originarios del Madre de Dios. Recibimos este encargo y empezamos
a trabajar con varios miembros de la CN Infierno, entre ellos César Guzman,
Roberto Masias y Don Tadeo Mishaja Tii Hewa, naturales del rio Baawaja
(Tambopata). Posteriormente, €l viajé a Lima por unos meses y alli empeza-
mos con la transcripcion fonética y la traduccion. Don Tadeo pertenece a un
grupo familiar importante entre los ese eja: los Mishaja. Ellos se identifican
como baawaja kuiniaji, originarios del Baawaja, son descendientes de uno
de los mas grandes chamanes: Nape y también de Shajad, personajes legen-
darios de su pueblo. Junto con sus sobrinos, Roberto Masias Sewa, Pedro
Mishaja, €l es uno de los pocos que recuerda historias casi desconocidas. No
cabe duda de que Tadeo es el mas grande relator ese eja hoy en dia en la zona
y felizmente su voz ha quedado grabada para futuras generaciones.

6. Metodologia

Este relato fue contado en la lengua originaria por don Tadeo y
después de varias preguntas para identificar a los personajes, procedimos
a la grabacion. La transcripcion fue fonémica porque no existia todavia
un alfabeto. Luego, realizamos una segunda transcripcion, cortando los
morfemas pues ya conociamos algo de la compleja morfologia ese eja.
En la traduccion al espafiol, se mantuvo el castellano regional, acompa-
fiado de un glosario. Lamentablemente no hay ningin estudio lexicogra-
fico confiable sobre el castellano amazonico de Madre de Dios y esa es
una tarea que sigue pendiente.

310



Amazonia Peruana

De acuerdo con nuestra experiencia, no hay un titulo especifico
para los relatos y hay muchas maneras de evocarlo, por ello hemos uti-
lizado como titulo, la primera oracién con que empieza la narracion: De
cuando los espiritus del bosque, Edosikiana, comian a nuestros chamanes,
los eyamitekua. Es una narracion muy dificil de transcribir porque el rela-
tor asume la identidad de cada personaje y habla como cada uno de ellos,
cambiando de registro con gran facilidad. Los relatores ese eja pueden ha-
blar como mujer, varén, niiio, o pueden adoptar la personalidad del trueno,
palmera o sirena, segun lo requiera un relato.

Como el relato da cuenta de un evento bélico, se narra en voz
alta y los personajes se encuentran en un enfrentamiento a muerte en
medio del bosque, peleando por un territorio que es el mismo bosque.
Don Tadeo no solo cambiaba de voz, sino que también gesticulaba, sal-
taba como lo hacian los eyamitekua y reproducia con su voz el golpe de
los heridos al tocar tierra o silbaba imitando el sonido de las flechas que
disparaban los duenos del monte. Originalmente, estas narraciones eran
pequeiias escenificaciones que se hacian ante un publico familiar, reuni-
dos en una noche de invierno, al calor de la hoguera. Cuando don Tadeo
conto este relato, era como asistir a la lectura de un guion de una obra
teatral o cinematografica.

Posteriormente, la grabacion fue escuchada ante grupos pequefios
en las comunidades, los oyentes corregian o preguntaban a los adultos
mayores sobre alguna parte del relato que no entendian. No hemos co-
nocido mujeres relatoras, pero ellas siempre participaban de las sesiones
donde volviamos a escucharlas y contribuian con sus intervenciones a
fijar algunos detalles.

Para este articulo, hemos usado el alfabeto oficial de la lengua que
data del 2007 en donde, por voluntad de los ese ¢ja, se tratd de consensuar,
después de tres talleres, un solo alfabeto para las dos variantes lectales:
palmarrealino o beniano y baawaja. Lo que publicamos ahora es la version
del relato en el alfabeto consensuado. El relato corresponde a la varia-
ble baawaja, se ha usado una presentacion con numeros en la version ese
eja para encontrar su traduccion buscando el mismo ntimero en la version

311



De cuando los Mashete, espiritus del bosque o Edosikiana, comian
a nuestros Chamanes, los Eyamitekua. (Tradicion oral Ese Eja)
Maria C. Chavarria Mendoza

castellana. A continuacidn, se presentan las dos versiones en la que cada
oracioén va numerada, con excepcion de los didlogos.

Masheté ejakuana ijiatahe eyawasije sowatihe akui paawaho

1. Masheté ejakuana ijidtahe eyawasije sowatihe akui padwaho.
2. Akuibiajeje potianinahe eyamitekuana.

Homa wesha hinatewahitaninahe.

3. Ma ta shatata saja wejaje dohotanobitihe.

4. Anomese hikioho idaho ba’e:

—’A’a mo epomeeji, pochikiana.

—’E’e.

5. Makia wesha dnomese jama tishe t4jakianinahe.

—iTum!

6. Ma otekud’iomaje jasaheati’io nékianinahe:

—“U, ’u, ’u, ’u”. Oha y4jaho ohia péhe’io

7. Ma mesimawasije p6tinanahe.

8. Shani jama po’ajakihe ’iaja’iajaji.

9. Kuidheabichaheananahe, bia heoji haafiitihe. Shani pa ta jatekuati’aja.

10. Hoa etseho ba’e hd’ioja. Hoa ach4ja mokuana, bisonee ’i0’10’i0a hd’io-
ja kudyani

ha’iojaa.

Hoa jamaa tis¢ tekuahatahitahee.

11. Maa tekuataje ‘ahé pa se bichatihe. Besasa hoe tisé tekuamee.
12. Jea kuayanaje ha’iojaa ’10’i0’io’io.

312



Amazonia Peruana

13. =’ A’ata potimeeji, pochikiana.
14. Eseha chiikiana esea apehaanekianaja
—jAkue chi toma! jPajdhaapopdtihe

De cuando los Mashete, espiritus del bosque, Edosikiana, comian a
nuestros chamanes, los eyamitekua.

1. Cuando la gente lobo se los iban a comer [a los eyamitekua, nuestros
chamanes]

ellos subian [se subian] arriba del arbol caido.

2. Por encima del arbol saltaban los eyamitekua. Allé lejos sabian
esconderse [y los Edosikiana ya no los podian seguir].

3. En el hueco de la raiz de la cashapona los eydmitekua se van a meter.

4. La abuela madre [del Edosikiana] aqui en [esta parte del] brazo se les
prendia:

—iNo me hagas matar, hijo!
—;Si!

5. Maés all4, la abuela madre de los Edosikiana, asi de grande hacia salir
sus ufias:

—iTum! [Ruido al clavarse sus ufias].
6. Después de matarlos, los Edosikiana que estaban parados gritaban:
—“U, 'u, ’u, ’u, 'u”. Su voz de miedo por ahi regresaba.

7. Por donde no estaba la olla, los hombres corrian. [Los Edosikiana po-
nian una olla para que los eyamitekuas caigan].

8. Por el lado izquierdo, no podian templar el arco [los Edosikiana].

9. El Edosikiana se quedaba tumbado. Patas arriba se quedaba. Como era

313



De cuando los Mashete, espiritus del bosque o Edosikiana, comian
a nuestros Chamanes, los Eyamitekua. (Tradicion oral Ese Eja)
Maria C. Chavarria Mendoza

zurdero, no podia picar.

10. —jMira, como ese bebito que esta arriba parecia! {Mira como ese, chi-
quitito y bien colorado, como recién nacido parece!

11. Alli en la pierna, le va a atravesar de lado a lado. Alli le va a picar cuan-
do el hombre caiga. Hasta la mitad de la flecha le picaba.

12. Rojo, rojo, recién nacido parecia.
13. —No le dejes escapar, hijo.
14. Nuestros viejos antiguos hacian asi:

—iGritale! jVaya a gritarle!

7. Analisis del relato

Cuando se investigan relatos de pueblos originarios, quienes dan
cuenta de ellos, sean antropologos, lingliistas o estudiosos de la litera-
tura, nos fijamos en primer lugar en el argumento, los personajes, los
motivos; pasando, a veces, por alto lo que rodea la historia misma: el te-
rritorio, el paisaje. Para los amazonicos, estos son elementos importantes
del relato no son solo un marco de fondo. En el monte sucede de todo, los
encuentros fortuitos, los engafios, los ataques y hasta la muerte.

Todas las historias ocurren en un lugar, en un espacio, lleno de
elementos que interactian permanentemente con los seres humanos y
que se explican a través de la cosmogonia del pueblo. Los espacios o
paisaje se van llenando de elementos simbolicos que son reconocidos por
sus habitantes. Y asi se va configurando el territorio indigena (Damonte,
2011). El espacio conocido es aquel que los habitantes comparten y por
ello es un elemento crucial del constructo llamado identidad y al que
pertenecen también el sistema de parentesco, el idioma y la cultura.

La accion se desarrolla en medio del monte. En el relato narrado
por el sabio Tadeo Mishaja Tii Hewa se describe un ataque de los espi-
ritus duefios del bosque (Edosikiana) a los curanderos ese eja, llamados

314



Amazonia Peruana

Eyamitekua ‘aquellos que matan la carne’. En este texto dramatizado, se
escucha que primero los curanderos son flechados por los lobos de rio,
especies de nutrias gigantes que abundan en la cuenca del rio Tambopata,
luego las palmeras atacaran a los jovenes chamanes.

8. Los lobos de rio

Al comenzar el relato aparecen los lobos de rio o nutrias gigantes,
pero estos son los espiritus duenos de estos inmensos animales. En el rela-
to se los llama ejakuana ‘gente de nosotros’. Esos son los duefios del lobo
de rio. Es una figura en plural porque ellos siempre andan en manadas.

Los duefios de los lobos de rio, Mashetekuana (Pteronura brasi-
liensis) estan atacando a los curanderos o eyamitekua, y estos se suben
sobre los arboles caidos, saltando.

El lobo de rio es considerado como la nutria mas grande del mun-
do. Es un animal carnivoro y la manera como obtiene los peces para su
alimento en las cochas o lagos, es motivo de admiracion para los visitantes
y los turistas de aventura en Madre de Dios. Junto con el caimdn negro Me-
lanosuchus nige son los mas grandes devoradores del rio. Son observables
retozando encima de palos, viajan en manadas por el rio o el lago. En el
relato estos lobos de rio van a atacar a los jovenes que estan dietando o ya
son chamanes. No hay otro relato donde los lobos de rio sean protagonis-
tas. Atacan a los jovenes gritando: “Uu, Uuu, Uuu...”

Los jovenes chamanes se escapan saltando los palos de rio que
estan tirados y se refugian en la cashapona Socratea exorrhiza, un tipo de
palmera conocida como tajakaka.

Normalmente, estos hermosos animales son solitarios, pero por
temor al ataque del caiman negro se agrupan para defenderse. El lobo de
rio es una especie tan preciada en los lugarefios que ha sido seleccionada
como simbolo representativo de Madre de Dios desde 2013. Hoy esta en
peligro de extincidn y existen organismos ambientalistas que lo prote-
gen. (WCS Perq, s.f.).

315



De cuando los Mashete, espiritus del bosque o Edosikiana, comian
a nuestros Chamanes, los Eyamitekua. (Tradicion oral Ese Eja)
Maria C. Chavarria Mendoza

9. Segunda instancia. La abuela prodigiosa

Los Edosikiana atacan con flechas a los humanos. Algunos caen
heridos, otros mueren, y otros se recuperan. En medio del bosque, se en-
cuentra una anciana quien pide al herido que se eche sobre su regazo para
restafiar sus heridas. Una vez que los heridos se echan, vuelven a la vida
prodigiosamente. El motivo de la abuela o anomese que come gente es
recurrente en los relatos ese eja. “Es nuestra abuela, pero también puede
comernos”, dicen los relatores. Como en todo relato, los Edosikiana tienen
conductas ambiguas. La abuela duefia del bosque posee unas ufias muy
largas con las que ataca a los heridos y puede conducirlos a la muerte.
“Tumm. Tumm” es el ruido del golpe de los cuerpos que caen. Ella es la
abuela de los duefios del bosque o Edosikiana y atrae a los eyamitekua
con el fin de rematarlos. Al lado del bosque, esta una olla donde la anciana
pone los restos de los hombres caidos para comerlos, evidencia de un siste-
ma de endofagia muy antigua, por ello los chamanes procuran no acercarse
a la olla para no ser devorados por la anciana.

10. Tercera instancia. Las coordenadas deicticas

Aqui se describe como los Edoskiana son zurderos, todo lo hacen
por el lado izquierdo. Es por ello que no pueden templar el arco con la
mano izquierda y al ser flechados caen con las piernas hacia arriba. Por
el lado izquierdo, los Edosikiana (lobos de rio, arboles o palmeras) no
podran templar su arco, este conocimiento debe trasmitirse y para eso se
cuenta el relato

(Como deben correr los curanderos? La estrategia para huir
de las flechas se describe en otro relato complementario, denominado
igualmente “De cuando los Edosikiana atacaban a nuestros eyamitekua”.
Es importante correr en zigzag; los eyamitekua deben flechar a los Edosi-
kiana en las piernas para impedirles correr. Era importante gritarles para
ahuyentarlos. Los gritos de los eyamitekua eran cruciales para hacer huir
a los Edosi.

316



Amazonia Peruana

11. Cuarta instancia. Las palmeras contraatacan

La historia tiene lugar dentro del bosque, en lo que se conoce en el
castellano regional como ‘monte’. La zona del Baawaja, selva baja, tiene
un paisaje en donde destacan palmeras, otros arboles y donde destaca el
arbol de la castafia (Bartholettia excelsa H.B.K.). La pelea se lleva a cabo
por quienes quieren tener hegemonia en esos territorios.

En el Pert, son muchos los pueblos que incluyen a las plantas como
centros vivientes de poder y de vida. En ese eja no hay palabra genérica
para los arboles, cada especie tienen un nombre. Pero existe la palabra akui
‘palo, arbol’ que se usa solo cuando esté tirado en el camino o su identidad
no es sustancial a la historia. Tal es el caso del palo sobre la que se paran
los jovenes chamanes al huir.

En la tradicion ese eja hay un arbol donde se posaban todos los
pajaros del bosque y se llama Batsaikui, que podria ser como un arbol del
tiempo de los antiguos. Las palmeras no tienen un nombre genérico. Cada
una es identificada por su nombre. En el relato, se mencionan las principa-
les especies de palmeras que conocen los lugarefios.

En pleno campo de batalla aparecen la gente aguaje o fakuasa
(Mauritia flexuosa), don Tadeo se detiene en el relato para hacer una de-
mostraciéon de como hay que mover el cuerpo para evitar las flechas de
los duefios de la palmera aguaje. “Asi debes hacer para que no te caiga la
flecha de fakuasa ‘gente aguaje’.

Luego, ataca la gente ungurave o majo (Oenocarpus bataua Martius).
“En aquel palo se van a parar”, advierte Tadeo.

Y van sucediendo los ataques de la gente palmera. Luego, ataca la
gente shebon o hememe identificada como Attalea butyracea (Mutis ex
Linnaeus filius) Wess. Boe

Los edosikiana se multiplican como hormigas, sefiala el relator.

317



De cuando los Mashete, espiritus del bosque o Edosikiana, comian
a nuestros Chamanes, los Eyamitekua. (Tradicion oral Ese Eja)
Maria C. Chavarria Mendoza

Las palmeras prestan sus hojas para ser tejidas y cubrir los techos,
cobran vida y en la cumbrera de los techos esperan a los curanderos. La
gente palo, es decir todos los arboles cobran vida para atacarlos.

La gente palmiche, sipi o Geonoma deversa (Poit) Kunth flechaba
a los curanderos, en una guerra que se sucede al infinito y en donde no se
espera tregua alguna. El nombre sipi también identifica al verbo ‘tejer’.
Las mujeres ese eja son grandes tejedoras pues de esta y otras fibras hacen
canastas, escobas y abanicos de gran demanda.

A todos esos enemigos habra que ahuyentarlos, usando ademas de
las flechas, los gritos para espantarlos.

“Nuestros viejos antiguos hacian asi:

—Gritale! jVaya a gritarle!”.

12. Las palmeras, fuente de saberes

Las palmeras son el grupo de plantas méas importantes para mante-
ner el equilibrio ecoldgico del bosque amazdnico. Son fuente de alimento,
sirven para la construccion de las viviendas tradicionales; son materia pri-
ma para elaborar artefactos; y proveen de diversos insumos para la arte-
sania. Ademas, muchas de ellas tienen propiedades curativas. La cesteria
que es una actividad econémica importante entre los ese eja, requiere de
las palmeras para usarlas en la obtencion de fibras. Los nombres de las pal-
meras estan presentes en los toponimos o lugares geograficos en muchas
partes de la Amazonia.

Cuando las huestes espafiolas viajaron por el Bajo Madre de Dios
vieron, en las orillas del rio, un paisaje familiar que los remontaba a Es-
pafia. Eran las palmeras y, por eso, nombraron a esas alturas Palma Real,
y con ese nombre quedd el territorio de una de las comunidades que mas
hablantes ese eja tienen. Palma Real fue creada recién durante el gobierno
de Velasco el 1 de octubre de 1974. En las cercanias existen quebradas
como Palma Real Grande y Palma Real Chico.

318



Amazonia Peruana

Para el pueblo ese eja, las palmeras son parte del paisaje ancestral.
Sus habitantes estan familiarizados con diversas especies como resultado
de su contacto permanente con el monte y la continua experimentacion en
busqueda de nuevos recursos.

Segun estudios hechos por destacados bidlogos sobre las palmeras
en la region del Inambari y en la cuenca del Madre de Dios (Alexiades,
1999; Goulding y Smith, 2007; Pérez Ojeda del Arco, 2011), los ese eja
conocen gran variedad de palmeras porque estan en sus territorios o por-
que las han visto en sus viajes. Exactamente, identifican veintitrés especies
de palmeras. No solo eso, otros investigadores han documentado 344 tipos
de diferentes usos que saben darle a este recurso (Paniagua et al., 2012). La
alimentacion humana se ve beneficiada con el uso de veintidos especies.

La fabricacion de utensilios y herramientas (canastos de diferentes
clases, abanicos, escobas, herramientas de caza y pesca) y el uso de palme-
ras con fines de construccion (techos, paredes, cercos, muebles en la casa)
son las categorias de uso que han registrado casi un nimero igual de usos
diferentes y también un gran nimero de especies. Las categorias de uso
medicinal y veterinario (resfrios, fiebres, diarreas, etc.) y el uso cultural
registraron 13 y 17 especies, respectivamente. (Paniagua et al., 2012)

Alexiades (1999), etnobidlogo de una extensa y reconocida trayec-
toria entre los ese eja, hizo un inventario de 190 plantas describiéndolas
y analizando cinco especies de palmeras (Attalea maripa, Euterpe pre-
catoria, Oenocarpus bataua, Scheelea butyracea, y Socratea exorrhiza).
Uno de los objetivos de su investigacion fue analizar los cambios en esta
sociedad y ver la dindmica de su uso. El trabajo de Paniagua confirma los
hallazgos de Alexiades. Posteriormente, Alexiades, Huajohuajo. Mamiyo,
Peluso y Pesha (2003) dieron a conocer los remedios del monte usados por
los ese eja, incluyendo dos especies de palmeras (Scheelea sp. e Iriartea
deltoidea) las cuales presentan un uso medicinal.

Alexiades y Peluso (2009) sostienen que los indigenas han venido
experimentando a través de los siglos la adecuacion de ciertas plantas y
que muchas de ellas provienen del conocimiento de ‘otros’; es decir, que

319



De cuando los Mashete, espiritus del bosque o Edosikiana, comian
a nuestros Chamanes, los Eyamitekua. (Tradicion oral Ese Eja)
Maria C. Chavarria Mendoza

se podria esbozar un origen proveniente de los ancestros y plantas de otros.

Posteriormente, Pérez Ojeda del Arco (2010) realizd una tesis
para la Universidad Agraria, en comunidades ese eja sobre la manera
como se trasmite el conocimiento ecoldgico tradicional (CET) de 21 es-
pecies de palmeras.

13. Las palmeras y la espiritualidad ese eja

Ademas de ser parte del paisaje desde tiempos antiguos, las palme-
ras tienen un rol fundamental en la espiritualidad y cosmogonia ese eja que
no aparecen en las descripciones de los bidlogos.

Para ser eyamitekua o chaman o curandero, los aspirantes son se-
leccionados por un paucar, ave mitologica de plumas negras y amarillas
y a lo largo de su existencia se someten a diversas pruebas que les son
enviadas por los duefios del monte o Edosikiana. La historia que hemos
presentado grafica un asedio a los nuevos curanderos por la gente del
bosque. Los curanderos son quienes interceden a nombre de los seres
humanos con los Edosikiana a través de una ceremonia que hoy en dia
ya se ha extinguido llamada Eshasha poi, donde se ingiere una bebida
alcoholica hecha a base de platanos maduros que han sido fermentados
previamente.

Las palmeras son consideradas seres vivientes o Edosikiana, espi-
ritu de la naturaleza, y como tales pueden convocar a nuevos eyamitekua o
chamanes o atacarlos si han desobedecido sus reglas. Los curanderos ese
eja han vencido a la muerte pues desde su iniciacion se exponen a diversas
pruebas, mueren y vuelven a nacer innumerables veces.

14. Los arboles, protagonistas del bosque en la tradicion
oral amazonica

A esta serie de relatos, los relatores llaman cuentos de los Edo-
sikiana, de los ‘duenios de la naturaleza’. Estos no se limitan a la fauna

320



Amazonia Peruana

y flora pues tanto la lluvia, el viento “que es originario de alli” pueden
actuar contra los humanos y especialmente con quienes aspiran a ser
eyamitekua o chamanes. Y esto es motivo comun en una serie de relatos.
Otros ejemplos en donde los arboles, sean palmeras o no, aparecen como
protagonistas en relatos amazonicos son los relatos shawi, bora, harakbut
para citar algunos.

En un libro sobre los mitos y el agua en el pensamiento shawi
de los habitantes del rio Sillat, Huertas recopila relatos donde el pre-
ciado liquido tiene distintos origenes, algunos relacionados con arboles
(2012). En el arbol Wanemey de la tradicion del pueblo harakbut, los
ultimos sobrevivientes de cataclismos como el fuego y la inundacion
sucesiva se salvan subiendo a este arbol prodigioso que hace posible el
renacimiento de la humanidad (Helberg 1996). El origen del rio amazo-
nas del pueblo murui esté relacionado con el nacimiento del hijo de una
virgen llamada Jitirihu (Comunicacion personal de Brus Rubio Churay,
julio 2023). La fecundacion de la mujer virgen hace que esta alumbre a
un nifio arbol que provee de todo a la humanidad. El rio Amazonas es
explicado, a su vez, en un mito yagua por la existencia del arbol lupuna
de donde el agua sale con creces. Esta alusion confirma el por qué las
lupunas aparecen siempre en el centro de los cuadros del artista bora
Victor Churay (Yllia 2023).

En el relato que hemos presentado se habla indistintamente de ar-
boles y algunas palmeras.

15. A modo de conclusiones

1. Los mashete o lobos de rio son Edosikiana, ‘espiritus duefios’ tanto
en el agua como en la tierra y atacaran a los eyamitekua para poner
a prueba su valor.

2. Las palmeras tienen la condicion de Edoskiana o ‘espiritus duefios’
del monte y por ende pueden donar beneficios a los ese eja, pero
también pueden atacar a quienes se inician como chamanes.

321



De cuando los Mashete, espiritus del bosque o Edosikiana, comian
a nuestros Chamanes, los Eyamitekua. (Tradicion oral Ese Eja)
Maria C. Chavarria Mendoza

3. Los arboles o palos, en el castellano regional, son también Edosi-
kiana y por ello, al igual que las palmeras, pueden donar bienes o
atacar a los humanos.

4. Los pueblos indigenas han sufrido dislocacion y fragmentacion
territorial donde sus territorios han sido tratados de manera frag-
mentaria.

Referencias bibliograficas

Alexiades N. M. (1999). Ethnobotany of the Ese Eja: Plants, Health, and
Change in an Amazonian Society. [PhD thesis]. The City Univer-
sity of New York.

Alexiades N. M. y Peluso D. (2003). La sociedad Ese Eja: Una aproxi-
macion historica a sus origenes genes, distribucion, asentamiento
y subsistencia. En B. H. Castillo & A. G. Altamirano (Eds.), Los
Pueblos Indigenas de Madre de Dios: Historia, etnografia y co-
yuntura (pp. 91-110). IWGIA.

Alexiades N. M, Huajohuajo, G., Mamiyo, R., Peluso, D. y Pesha V.
(2003). Ejaweja ebiojonekui semerio: Ese Ejaaj. Fenamad.

Alexiades N. M. y Peluso, D. (2009). Plants of the ancestors, plants of the
outsiders, Ese Eja history, migration and medicinal plants. En M.
Alexiades (Ed.), Mobility and migration in indigenous Amazonia:
contemporary ethnoecological perspectives (pp. 220-248). Oxford.

Alvarez M. (2008) Evaluacion de la diversidad de especies de palmeras
en terrazas altas de Madre de Dios “CRIBATAMADD”, distrito
Las Piedras —Tambopata. [Tesis de licenciatura, Universidad Na-
cional de Madre de Dios].

Centro Cultural Pio Aza (2022). Cuentos Amazonicos. Zona Sur. Harakbut,
Matsigenka, Yine Ashaninka, Ese Eja. Centro Cultural Pio Aza.

322



Amazonia Peruana

Chavarria, M. C. (1980). Léxico Ese Eja-Espariol. Espaniol-Ese Eja. Cen-
tro de Investigacion de Lingiiistica Aplicada, Universidad Nacio-
nal Mayor de San Marcos.

Chavarria, M.C. (1984). Eseha Echiikiana Esoiho. Con la voz de nuestros
viejos antiguos. Lima: FOMCIENCIAS.

Chavarria, M.C. (2015). Eseha Echiikiana Esoiho. Con la voz de nuestros
viejos antiguos. Ministerio de Cultura.

Chaumeil, J. P. (1984). Canto del pijuayo. Amazonia Indigena, 4(8),26-31.

Chumap L. A. y Garcia Rendueles M. (1979). Duik Mtun. Universo mitico
de los Aguaruna. Tomo [ y II. CAAAP.

Damonte, G. (2011). Construyendo Territorios. Narrativas territoriales
contemporaneas. Grades.

Fabiano E., Burnley, G. y Nuribe, S. (2022). Los antiguos me contaron.
Mitos y cuentos urarinas del rio Chambira. I11AP, CAAAP, Minis-
terio del Ambiente.

Helfgott, F. y Lino, E. (2022). Voces del Peru: memoria y tradicion oral.
Ministerio de Cultura.

Goulding, M., y Smith, N. (2007) Palmeras, Centinelas para la Conser-
vacion. Asociacion para la conservacion de la Cuenca Amazonica
(ACCA).

Helberg, H. (1996). Mbaisik. Penumbra al atardecer. CAAAP.
Huertas, B. (2012). Mitos shawi sobre el agua. Ministerio de Cultura.

Yllia, M. E. (2023). Estéticas amazonicas contempordneas. La obra del
pintor bora Victor Churay Roque. Fondo Editorial UNMSM.

323



De cuando los Mashete, espiritus del bosque o Edosikiana, comian
a nuestros Chamanes, los Eyamitekua. (Tradicion oral Ese Eja)
Maria C. Chavarria Mendoza

Kimura, H. (1981). La mitologia de los ese eja del oriente boliviano-el
duefio imaginario de los animales silvestres. Antropologia, Afo 2,
N°3, pp. 1-22. La Paz.

Nacionalidad Huambisa et al. (1996). Yaunchuk. Universo mitico de los
Huambisas. Kanus (rio Santiago). CAAAP.

Paniagua, N., Bussmann, R., Macia M. y Comunidad Ese Eja de Palma-
real. (2014). El conocimiento de nuestros ancestros. Los Ese Eja
y su uso de las palmeras. Madre de Dios. Peru. Ethnobotany Re-
search and Applications, 13, 1-94. https://ethnobotanyjournal.org/
index.php/era/article/view/13-005

Pérez Ojeda Del Arco, M. (2010). Diagnostico de la transmision actual
del conocimiento ecologico tradicional (CET) en el uso de palme-
ras por dos comunidades Ese Eja, en el ambito del departamento
de Madre de Dios — Peru. [Tesis de titulacion, Universidad Agraria
La Molina]. https://hdl.handle.net/20.500.12996/1696

Pérez Ojeda Del Arco, M., La Torre-Cuadros, N. y Reynel, C. (2011). Cul-
tural Transmission on Palms among Ese Eja Communities in Peru.
Bioremediation, Biodiversity and Bioavailability. 5(1), 92-99.

Roca, F. (2008). Las palmeras en el conocimiento tradicional del gru-
po indigena Aguaruna-Huambisa. Revista Peruana de Biologia,
15(supl.1), 147- 149. https://revistasinvestigacion.unmsm.edu.pe/
index.php/rpb/article/view/3773/3035

Wildlife Conservation Society Pera. (WCS Peru). (s.f.). Lobo de rio. WCS
Peri.  https://peru.wcs.org/es-es/especies/lobo-de-r%C3%ADo.
aspx

324



AMAZONIA AR AN 3N Amazonia Peruana, Volumen XIX, N.°37, agosto 2024; pp.325-350
PERUANA > 4 @@—,@E‘%’{{«M 68 p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663

https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.488

LA DANZA DE LA CARACHUPA:
UN RITUAL DE VARONES KICHWA LAMISTA
EN LA ALTA AMAZONIA PERUANA

THe DaNcE oF THE CARACHUPA: A RiTuaL FOR KicHwa LamisTa MALES IN
THE PERUVIAN UPPER AMAZON

Yoav Saulo Vidal Aucca

Universidad Nacional Mayor de San Marcos
yoav.vidal@unmsm.edu.pe
https://orcid.org/0009-0004-1277-4190

Envio: 28 de febrero 2024 Aceptacion: 20 de mayo 2024 Publicacion: 16 de agosto 2024

Resumen

La danza de la carachupa (armadillo) es una danza kichwa lamista
ejecutada por varones de diferentes edades, quienes se visten con hojas
secas de platano y bailan durante los ultimos dias del Santa Rosa Raymi
recorriendo la comunidad de El Wayku, en Lamas. Este articulo hace una
presentacion etnografica y fotografica de la danza de la carachupa que pre-
sencié en agosto de 2023. Comienza por una presentacion de la fiesta de
Santa Rosa y de las especies de armadillos involucradas en la danza. En
seguida describe el proceso de la danza, incluyendo la preparacion de los
danzantes (carachupas, montaraces y perros montaraces), las etapas de la
danza y el recorrido de los danzantes por la comunidad. Termina con unas
reflexiones sobre las relaciones interespecies entre hombres, armadillos y
platanos manifestadas en la danza.



La Danza de la carachupa: Un ritual de varones Kichwa Lamista en la alta Amazonia Peruana
Yoav Saulo Vidal Aucca

Palabras claves: kichwa lamista; danza ritual; carachupa armadillo; Alta
Amazonia, Santa Rosa Raymi.

Abstract

The carachupa (armadillo) dance is a Kichwa Lamista dance per-
formed by men of different ages, who dress in dried banana leaves and
dance during the last days of Santa Rosa Raymi, moving around the com-
munity of Wayku, in Lamas. This paper draws an ethnographic and photo-
graphic account of the carachupa dance as I witnessed it in August 2023.
It begins with a presentation of the Santa Rosa feast and the species of
armadillos involved in the dance. Next, I describe the process of the dance
including the preparation of the dancers (carachupas, hunters and hunting
dogs), the stages of the dance and its journey through the community. It
concludes with some reflections on the interspecies relationships between
men, armadillos and plantain manifested in the dance.

Keywords: Kichwa Lamista; ritual dance; carachupa armadillo; Upper
Amazon, Santa Rosa Raymi.

1. Introduccion

Todos los afios durante el mes de agosto en el Centro Poblado Co-
munidad Nativa Kichwa El Wayku, en la ciudad de Lamas, departamento
de San Martin, se realiza la Fiesta de Santa Rosa o Santa Rosa Raymi, en
honor a Santa Rosa de Lima. Los dos ultimos dias de agosto, es decir, el
30 y 31, son los dias principales de esta celebracion. El 30 de agosto se
da la celebracion del “voto'”, es decir, el ritual del paso de la cabezonia?
para la organizacion de la fiesta del afo siguiente. También se realiza la
procesion de la patrona de Santa Rosa Raymi en la manana y en la no-
che. Al dia siguiente, 31 de agosto, la jornada se inicia con la danza de
la carachupa, o “carachupeada”, partiendo de la plaza de la comunidad
y movilizdndose hasta llegar a los patios de las casas de los diferentes
cabezones encargados de la fiesta de ese afio. En la tarde del 31, el Santa
Rosa Raymi continua con otros eventos, como el pato tipina y el rapto de
la novia. Dada la gran cantidad de eventos celebrados el 31, este es el ul-

326



Amazonia Peruana

timo y también el mas importante dia de la fiesta de Santa Rosa, en el que
hay una mayor concentracion de publico Kichwa Lamista y de turistas.

En este articulo hago una presentacion etnografica y fotografica de
la danza de la carachupa como la presenci¢ en agosto de 2023. Esta danza
ha sido mencionada en las etnografias de varios autores como Scazzoc-
chio (1979), Regan (1983[2011]), Puga (1989), Panduro y Rengifo (2001),
Tapullima (2012), Chaparro (2018) y Volpi (2019). La mayoria de estos
estudios, sin embargo, solo hacen una breve aproximacion a la danza, a
exclusion de Volpi (2019) quien le dedica un texto entero enfocado en los
aspectos mas conceptuales de la danza. El presente articulo, en cambio,
tiene por principal proposito describir el proceso de la danza con un apoyo
fotografico. Comienzo presentando la fiesta de Santa Rosa y cémo ha ido
cambiando a partir de la pandemia del covid-19. Después, introduzco a
nuestros animales protagonistas, los armadillos, llamados Karachupa en
kichwa y carachupas en el castellano regional de Lamas. En seguida, des-
cribo el proceso de la danza de la carachupa: Iniciando con la preparacion
de los danzantes divididos en tres tipos de personajes: las carachupas, los
cazadores montaraces, y los perros montaraces, y muestro el recorrido de
los danzantes por la comunidad del Wayku. A lo largo del articulo hago
referencia a las condiciones del trabajo de campo antropoldgico con ob-
servacion participante que realicé en agosto de 2023. También subrayo la
informacion presente en la literatura sobre la danza e introduzco citas de
las explicaciones que los danzantes y otros miembros de la comunidad me
brindaron con generosidad.

La fiesta de Santa Rosa, asi como las demas festividades del ciclo
anual ritual Kichwa Lamista, es organizada por los cabezones, que son
las parejas de esposos que reciben el “voto” el afio anterior a la fiesta, se
encargan de la organizacion de la fiesta en el presente, y pasan el “voto”
a otras parejas de cabezones para asegurar la continuidad de la fiesta de
ano en ano. Por lo general, en la fiesta de Santa Rosa hay cuatro cabe-
zones, sin embargo, durante la pandemia del covid-19, la realizacion de
la fiesta fue suspendida y, cuando se reinicio, la participacion de los ca-
bezones decay6. En el afio 2023, por ejemplo, solo hubo dos cabezones.

327



La Danza de la carachupa: Un ritual de varones Kichwa Lamista en la alta Amazonia Peruana
Yoav Saulo Vidal Aucca

Con respecto a esto, Custodio Sangama Sangama® nos comenta que:

La Santa Rosa Raymi, aca, antes estaban cuatro cabezones. Y esos cua-
tro cabezones pasan barrio por barrio. Ahorita, este afio puede ser barrio
Tapullima, para el afio puede ser barrio Amasifuén. Otra vez, tras afio
pasado, puede ser barrio Guerra. Barrio Guerra pasaré otra vez a barrio
Cachique. Barrio Cachique pasa a los Sangama. (C. Sangama, comuni-
cacion personal, agosto de 2023)

Custodio nos confirma que esa variacion se origind con las restric-
ciones de la pandemia del covid-19 en 2020, y desde entonces ha sido dificil
organizarse para hacer un “voto” apropiado y que Santa Rosa Raymi vuelva
a ser como antes. La pandemia golped fuertemente a la poblacion Kichwa
Lamista, a consecuencia de las victimas del covid-19 dentro de la comuni-
dad y la dificil situacion econdmica que trajo este periodo. Sin embargo, en
el 2023 se formaron comisiones encargadas de lograr reestablecer el orden
de la fiesta y que pronto pueda tener la misma vitalidad de los afios pasados.

2. La carachupa

Antes de iniciar con la danza, es importante preguntarnos ;qué es
una carachupa? En el Peru amazonico, varias especies de armadillos son
llamadas “carachupa”. Este término proviene del kichwa karachupa y sig-
nifica literalmente “cola pelada”, kara (piel, cuero) y chupa (cola). En su
version castellanizada, el término se escribe “carachupa” y es usado por
indigenas y mestizos de diferentes regiones amazdnicas para referirse a
diversas especies de armadillos.

Las investigaciones zoologicas muestran que las carachupas son
exclusivas del continente americano, reportdndose desde el sur de Estados
Unidos hasta Argentina. Estan representados por veintiuna especies y nue-
ve géneros (Tryjillo y Superina, 2013, p. 30). Los armadillos son mamife-
ros del orden Cingulata y del superorden Xenarthra. Tienen un caparazon
conformado por placas de hueso dérmicas y cubiertas de escamas epidér-
micas. Son solitarios y poco sentido de la vision. Pero, tienen un excelente
sentido del olfato y fuertes garras con las que cavan sus madrigueras en la

328



Amazonia Peruana

tierra y con las que abren los nidos de terminas y hormigas para alimentar-
se. Esta actividad, también, “ayuda a la movilidad de nutrientes en el suelo
y a la oxigenacion del mismo” (Trujillo y Superina, 2013, p. 68). Su dieta
esta principalmente basada en insectos les permite acumular la suficiente
energia para dormir muchas horas. Las madrigueras de los armadillos per-
miten albergar otras especies de animales, como mamiferos, aves, reptiles
e insectos, cuando estos ya no las usan. La principal estrategia de defensa
de algunas especies de armadillos es envolverse en el lodo y la hojarasca, y
enrollarse escondiéndose como una bola dentro de su caparazon para pasar
desapercibo de los depredadores, pero no de los cazadores.

En la Amazonia de San Martin, aunque el término carachupa no
es exclusivo de una especie, este suele usarse para referirse a la especie
bioldgica conocida como armadillo de nueve bandas (Dasypus novemcinc-
tus). Este es el armadillo con mayor distribucion en la Amazonia y una
de las presas de caceria favoritas. Sin embargo, también otras especies de
armadillos son llamadas de carachupas por los kichwa lamista. Estas son
el armadillo peludo (Dasypus pilosus) y el armadillo gigante (Priodontes
maximus), los cuales son denominados en kichwa asnac karachupa 'y ka-
rachupa maman, respectivamente.

La existencia de estas especies es corroborada en el libro Montes
v montaraces de Rider Panduro y Grimaldo Rengifo, donde encontramos
dos testimonios sobre los armadillos de San Martin. El primer testimonio
es de Simeon Cachique Sangama, nos cuenta lo siguiente:

Hay tres clases de carachupa: negro bombero de mediano porte que vive
en los montes altos, el yungunturu o tatu, (Priedontes giganteus) mas
grande y de rabo grueso, son escasos y viven en monte alto y cavan
huecos grandes, y el unjulillo que es el mas pequefio, travieso, y se le
halla hasta en nuestros pifiales cerca del pueblo. (citado en Panduro y
Rengifo, 2001, p. 56)

Por otro lado, el testimonio de Jos¢é Macedo nos menciona que:

Existen especies de carachupa de diferentes tamafios, formas y colores,
entre ellos: Carachupa maman (...); se encuentra actualmente en toda la

329



La Danza de la carachupa: Un ritual de varones Kichwa Lamista en la alta Amazonia Peruana
Yoav Saulo Vidal Aucca

zona del Biabo, aunque afos atras también existia en el Cerro Escalera
(...). La carachupa mediana se encuentra en los mashusachales y ma-
chupurmas y casi en todo sitio (...). Carachupa pequena. Llamada tam-
bién comunmente asnac carachupa o quirquincho. (citado en Panduro y
Rengifo, 2001, pp. 56- 57)

La carachupeada, asi como el término carachupa, puede referir-
se a diversas especies de armadillos, pero principalmente al armadillo de
nueve bandas (Dasypus novemcinctus), que es una de las mas importantes
presas de caceria de los Kichwa Lamista, por ser un animal terrestre, que
se esconde en sus madrigueras y que puede ser rastreado y atrapado con la
ayuda de “perros montaraces”, es decir, perros cazadores.

3. Ladanza de la carachupa

La carachupeada es un ritual realizado solo por varones que se vis-
ten con las ropas hechas de hojas de platano, las cuales, segin explican
los kichwa lamista, son ropas de carachupas. Habitualmente, en la danza
participan aproximadamente entre 200 a 250 varones de diferentes edades.
Los danzantes vienen de la comunidad nativa del Wayku, en Lamas, y tam-
bién de las comunidades kichwa lamista de alrededor para participar en el
Santa Rosa Raymi a finales de agosto. Ademas, el mes de agosto tiene un
lugar especial en el ciclo agricola. Como observa Chaparro: “la principal
ocasion en la que se reunen las familias Lamista de distintas comunidades
en Lamas es la fiesta de Santa Rosa, (...) coincide con la campafia grande
de siembra de maiz” (Chaparro, 2021, p.130).

Cuando un hombre acepta bailar en la danza de la carachupa se
compromete a hacerlo durante un periodo total de doce anos. Si no cum-
ple su promesa, se considera que sufrird sanciones por parte de los seres
guardianes del monte, que le impediran realizar actividades de caceria con
éxito. Segun los testimonios recogidos, “si no cumples la promesa, el su-
pay (diablo — seres del monte) te hara perder en el monte”. Algunos men-
cionan mas especificamente al Chullachaqui. Volpi (2019), por ejemplo,
indica que incumplir la promesa implica tener dificultades durante la caza,
al mismo tiempo que los supaykuna perturbaran los suefios del cazador y

330



Amazonia Peruana

el chullachaqui hara que este se pierda en el monte. Otro castigo por no
cumplir la promesa es la mala produccion de las plantas en las chacras y
enfermedades: “si no cumples un afio al siguiente afno te enfermas” (tes-
timonio de Don Purificacion citado en Panduro y Rengifo, 2001, p. 129).

Fig. 1 Grupo de danzantes dirigiéndose a la plaza de El Wayku con sus trajes. (Autoria propia, 31
de agosto 2023).

Segun menciona Custodio Sangama Sangama, los varones pueden
comenzar a bailar desde nifios: “la danza de la carachupa, a veces cuando
tu tienes un gusto, empiezas a la edad de ocho afios hasta treinta y cinco
afnos” (comunicacion personal, agosto de 2023). En ese sentido, participar
de la danza de la carachupa implica una decision propia, un compromiso y
la transmision de una practica que se ha mantenido durante generaciones
paralelamente al culto de Santa Rosa de Lima.

Para poder danzar, los varones pasan por una preparacion. Se pin-
tan greda amarilla o barro en el cuerpo incluyendo el rostro, y se colocan
el traje es hecho de hojas secas de platano. Es asi como los danzantes ad-
quieren caracteristicas de carachupas. Scazzocchio (1979) menciona que
“los adolescentes se disfrazan de armadillos mediante arcilla roja y amari-
lla, y con hojas de maiz” (p. 262, traduccién propia). Sin embargo, segun

331



La Danza de la carachupa: Un ritual de varones Kichwa Lamista en la alta Amazonia Peruana
Yoav Saulo Vidal Aucca

pude observar y todos me confirmaron, se usan hojas de platano, no de
maiz. Ademads, segun me explicaron mas que disfrazarse de carachupas,
los danzantes se mimetizan con ellas, cubriéndose con la hojarasca y el
barro caracteristico del habitat y los habitos de estos animales. Segun Tru-
jillo y Superina (2013), la hojarasca es clave para la sobrevivencia de las
carachupas, porque cuando los armadillos no pueden cavar con facilidad
la tierra para hacer sus madrigueras, las hacen en la hojarasca. Segtin Volpi
(2020), el barro es también un elemento clave que aproxima los danzantes
a las carachupas: “el barro con el que los jovenes se cubren la piel muestra
el comportamiento de la carachupa cuando se encuentra en peligro, se es-
conde debajo de la tierra” (p. 252, traduccion propia).

4. La preparacion del danzante-carachupa

El 30 de agosto 2023, Un dia antes de la “salida de las carachupas”,
es decir, de la danza, visité a Adolfo Sangama Shupingahua®, estuvimos
conversando toda la tarde. Al verme tan emocionado por querer ver la
danza me mird y entre risas me dijo:

—Deberias venir temprano, a las 6 por ahi, a esa hora ya estan en
la plaza.

—¢En serio? Ofi que salian a partir de las 10, le dije.

—No, estan desde temprano, me insistid mientras seguia riéndo-
se.

El 31 de agosto llegué a El Wayku a la hora que me habia indicado
Adolfo. Me senté en la plaza para esperar la llegada de los danzantes. Sin
embargo, solo me encontré con Adolfo paseando junto a su perra Estrella.
El me mir6 y alzé sus brazos como preguntando: ;qué haces tan temprano
por aca? Me acerqué y le dije:

—Adolfo, ;como estas? Me dijiste que desde las 6 las carachupas
salian.

332



Amazonia Peruana

—No. Més tarde todavia, a eso de las 9 salen, me dijo entre risas.

Sin embargo, el hecho de que Adolfo me haya hecho llegar tem-
prano a la plaza, de forma intencional o casual, me permitio presenciar la
preparacion de los danzantes.

Me dirigi hacia las escaleras que llevan desde la plaza de E1 Wayku
hasta la posta médica de Lamas. Mientras esperaba en una de las bancas
que estan en los laterales de esa escalera, escuché el movimiento de unas
hojas. Miré hacia el lugar de donde provenia el sonido y vi a un joven
cortando con un machete las hojas secas de un arbol de platano. Al princi-
pio, pensé que serian usadas como combustible para la cocina que estaba
humeando desde su casa. Sin embargo, al mirar hacia la plaza observé
varios monticulos de hojas secas acumuladas en las puertas. En mi afan
por saber por qué y de donde aparecieron tantas hojas secas en las puertas,
decidi ir a la casa del joven a quien habia visto cortar las hojas. Comenzaba
a sospechar que serian usadas para los trajes. Al preguntarle al joven, me
contd que estaba ayudando a juntar esas hojas para que su hermano mayor,
quien desde hace siete afios “es carachupa”, pueda fabricar su traje. El me
confirmo que los varones que participan de la danza, desde muy temprano
comienzan a juntar las hojas secas del platano. Algunos las cortan de los
arboles que tienen en sus huertas, mientras otras las traen de sus chacras
para si mismos y para ofrecerlas a los danzantes que, a Gltimas horas, estan
buscando las hojas para sus trajes.

Recorri los alrededores de la plaza y en una de las casas conoci a
un grupo de chicos. Me dijeron: “vamos a salir de carachupa por el primer
afo”, muy entusiasmados. Estaban haciendo sus trajes bajo las instruccio-
nes de un hombre mayor, quien no se dejo ver, pero que respondia a sus
inquietudes desde el interior de su casa. Junto a ellos pude observar como
hacian los trajes. Estos consisten en dos piezas: la cabeza y el cuerpo. Los
insumos utilizados son hojas secas de platano, fibra de platano arrancada
del tallo y rafia o pabilo para amarrar las piezas. Normalmente los dan-
zantes tienen a alguien que los ayuda a recoger las hojas y armar el traje.
Por ejemplo, vi a un hermano menor ayudando a recoger las hojas para el
traje de su hermano mayor. Vi también a tres jovenes que aprendian con un

333



La Danza de la carachupa: Un ritual de varones Kichwa Lamista en la alta Amazonia Peruana
Yoav Saulo Vidal Aucca

hombre mayor que les daba las pautas de como hacer los nudos de los tra-
jes y el trenzado de la corona, y medir las hojas de acuerdo con el tamafo
del cuerpo y de la cabeza.

La pieza que se coloca en la cabeza consiste en un aro o corona
de hojas secas. Se trenza dos o tres hojas secas y se amaran formando una
corona amoldada a la cabeza del danzante. Suelen colocarse una corona en
la cabeza y otra en el cuello, pero en algunos casos usan hasta tres coronas
de forma a cubrir por completo su cabeza.

Fig. 2 Joven kichwa ayudando a vestir a un danzante. (Autoria propia, 31 de agosto 2023).

La pieza que corresponde al cuerpo se asemeja a una capa de hojas
que se cuelga en los hombros. Se hacen cuatro manojos de seis o siete ho-
jas secas amarradas por los extremos. En seguida se cogen dos manojos y
se amarran por la punta, formando un nuevo manejo. Este nuevo manojo

334



Amazonia Peruana

se coloca en el hombro izquierdo, dejando que caigan parte de las hojas
por delante y las otras por la espalda. Otro nuevo manojo es colocado de
igual manera en el hombro derecho. Los ayudantes se encargan de vestir al
danzante, le ponen las coronas, les colocan los manojos de hojas secas en
los hombres y las amarran en la cintura usando un chumbe® (faja tejida de
algodon) para asegurar el traje. Cuando esta listo, le amarran una taza al
cuello para que los cabezones les sirvan chicha de maiz durante la danza.

Antes de salir a bailar, los danzantes se equipan de ajies que guar-
dan en sus manos y en sus bolsillos, puesto que parte de la danza consiste
en conseguir colocar estos ajies en la boca de los espectadores y de las
demas carachupas, especialmente de las pequefias.

Para evitar que una carachupa le ponga aji a otra, los danzantes
suelen ponerse un polo o trapo en la cara, como una mascarilla. Esta tam-
bién sirve para evitar respirar el polvo que se eleva del piso con el movi-
miento de sus pies durante la danza.

5. El montarazy sus perros

La danza no solo esta conformada por las carachupas. Otros perso-
najes claves son los montaraces y los perros montaraces. El montaraz es un
varon vestido con ropa diaria del cazador, pantalon, camisa, botas y gorra.
También lleva una escopeta de madera y una karawaska (1atigo de cuero).
Los “perros montaraces” son los nifios vestidos de carachupa, pero que no
danzas como carachupas sino como perros cazadores que al montaraz a
atrapar a las carachupas mayores. Sobre la importancia de estos persona-
jes, Regan (1983[2011]), menciona que “un joven disfrazado de cazador
con botas, casco, escopeta y otro sin disfraz, representando al perro, man-
tienen el orden mientras bailan los carachupas delante de las casas de los
cabezones” (p. 273). Volpi (2019) también observa que:

Antiguamente, en la casa de cada cabezon, los adolescentes de la fami-
lia tenian la tarea de vestirse de armadillos. Si el hombre mas anciano
de la casa era el cabezon de la fiesta de ese afio, otro hombre adulto de
la casa tenia tarea de representar la figura del montaraz durante el ritual

335



La Danza de la carachupa: Un ritual de varones Kichwa Lamista en la alta Amazonia Peruana
Yoav Saulo Vidal Aucca

de la carachupeada: con una escopeta falsa amenazaba a los danzantes
y llevaba sobre los hombros un adorno (Ishpinku) hecho con la piel
de un verdadero armadillo. Los mas jovenes de la casa, sin vestirse,
actuaban como perros de caza. El montaraz, amenazando a los jovenes
armadillos con un rifle, los empujaba hacia las casas de los cabezones e
intentaba convencer al ptblico de que se unieran a la caceria. Después
de que el publico se negara a hacerlo, el montaraz era atrapado por los
armadillos en un estanque fangoso. (p.174, traduccién propia)

Fig. 3 Montaraz portando su escopeta y karawaska. (Autoria propia, 31 de agosto 2023).

Segtin Puga (1989) los elementos presentes en la carachupeada
muestran los fuertes vinculos ancestrales con el bosque. A pesar de que los
montaraces usan elementos comprados en las ciudades, como la escopeta
y la ropa del cazador, el fondo de la escena expresa una concepcion propia
Kichwa Lamista. Ademas, el montaraz lleva la karawaska tipica de las
personas de autoridad.

Segun Angel Cachique Sangama, el montaraz es quien pone el
orden:

336



Amazonia Peruana

Antes de salir se les aconseja bien a los jovenes para que se comportan
bien, no tomen mucho trago, bailen tranquilo, hay que cuidarles a los
hijos de las carachupas. Si alguien comete algo de malcriadeza se le
azotara con la carahuasca, eso ustedes ya saben, por culpa de uno todos
vamos a cargar la carahuasca, con esa advertencia salen las carachupas.
Pero ahora las autoridades oficiales se meten a aconsejar y amenazar a
los jovenes si cometen delitos y falta de respeto, nos ofrecen que nos
van a denunciar y nos amenazan. A veces esas cosas hacen que los jove-
nes participen menos en la carachupa, eso veo medio mal y nos quieren
responsabilizar de todo a los que sacamos la carachupa. Siempre el dia
de carachupa habia problemas y entre nosotros hemos solucionado esos
problemas. (citado en Tapullima, 2012, p.328)

Los montaraces se encargan de corregir a los danzantes y de con-
ducirlos en su recorrido por la comunidad del Wayku, yendo a las casas
de cada uno de los cabezones de la fiesta. También, mantienen un registro
de cuantos jovenes participan y por cuantos afios consecutivos van partici-
pando. En caso de no poder participar un afio el danzante tiene que comu-
nicarselo a los montaraces para poder tener un orden.

Los “perros montaraces”, es decir, los nifios, son los aliados de los
montaraces para atrapar a las carachupas. Antes de que salgan a bailar, a los
niflos se les unta aji en los labios para que sean mejores cazadores de cara-
chupas. Asi es también como, en el dia a dia, se preparan a los perros para
que sean buenos cazadores en las comunidades. Volpi (2020) sefiala que
cuando se unta mas aji en los labios de los nifios porque no consiguieron ca-
zar a las carachupas, es porque necesitan practicar una dieta que les permita
rastrear mejor a las presas en el futuro; de esa forma, se convertiran en perros
montaraces mas habiles. El aji es un vegetal que vuelve “montaraces” tanto
a los perros animales como a los nifos/perros danzantes.

Segun Puga (1989), la trama central de la danza de la carachupa
consiste en una persecucion:

Un grupo grande de jovenes se disfraza de carachupas (armadillos) cu-
briéndose todo el cuerpo con hojas de platano y son perseguidos por
un cazador (un hombre con latigo y con carabina de madera), y los
“perros” -ayudantes del cazador-. Las carachupas danzaran en las zo-

337



La Danza de la carachupa: Un ritual de varones Kichwa Lamista en la alta Amazonia Peruana
Yoav Saulo Vidal Aucca

nas mas fangosas del Barrio Huayco o mientras son perseguidos por el
cazador y sus perros. Esta persecucion dara vuelta por la casa de todos
los “cabezones” de la fiesta. (1989, p. 94)

Como sugiere Volpi (2019) esta persecucion no siempre tiene solo
una direccion, puesto que en algunos momentos se invierte. Al comienzo
de la danza Los montaraces y sus perros montaraces persiguen a las cara-
chupas para atraparlas, pero en cierto momento la relacion presa-cazador
se invierte y son las carachupas las que terminan atrapando a los monta-
races. Como dice Volpi (2019) “el cazador es atrapado por los armadillos
en un estanque fangoso” (p. 174, traduccion propia). En ese sentido, los
montaraces se vuelven presas de sus presas. Sin embargo, en la danza de
2023 que presencie, esta inversion no se dio, tal vez debido a que solo
habia dos cabezonias.

Fig. 4 Nifios vestidos de carachupas. (Autoria propia, 31 de agosto 2023).

6. El desarrollo de la danza de la carachupa

El 31 de agosto, a las 10 a.m., todos los participantes se retinen en
la plaza de la comunidad de E1 Wayku. Algunos dejan sus trajes en la plaza
antes de la hora de inicio y regresan para vestirse. Cuando los danzantes

338



Amazonia Peruana

se retnen en la plaza, todavia no actian como carachupas, a pesar de es-
tar vestidos. Se forma una multitud de danzantes entre los cuales resaltan
algunos montaraces, puesto que hay un montaraz por cabezonia. Varios
varones vestidos se toman fotos para el recuerdo, otros se quedan parados
esperando o haciendo ajustes a sus trajes para que no se caigan cuando se
comiencen a mover. Antes de danzar se forman parejas de carachupas.

A s

Fig. 5 Danzantes reunidos en la plaza de El Wayku.
(Autoria propia, 31 de agosto 2023).

Una vez que llegan los musicos con bombo, tambor y pifano co-
mienzan a tocar el ritmo de la pandillada, es en ese momento cuando todas
las carachupas comienzan a danzar. Mientras bailan el sonido ritmico de
las hojas secas de sus trajes acompafia la musica. Sus aspectos musicales
emergen de sus trajes. Segiin Leonardo Tapullima los danzantes traen a los
animales del monte a la comunidad, es un verdadero encuentro entre los
humanos y los no humanos. En sus palabras: “es por eso que decimos que
esta es la fiesta de los animales, del monte, las deidades y de los humanos,
es un momento de encuentro de carifio y respeto” (2012, p. 327). Varios
danzantes me comentaron que ellos sentian que cuando comenzaban a
danzar se transformaban en carachupas: “soy carachupa”, “saldré como
carachupa”. Parte de esa transformacién es que estan cubiertos de hoja-

339



La Danza de la carachupa: Un ritual de varones Kichwa Lamista en la alta Amazonia Peruana
Yoav Saulo Vidal Aucca

rasca y de barro como lo hacen las carachupas en el monte y también que
buscan fuentes de agua donde saciar su sed. Ademas, como las carachupas
son perseguidas de los montaraces y sus perros. La transformacion no solo
afecta a los danzantes carachupas, sino a los nifios que se transforman en
perros montaraces, cuyo objetivo es cazar a las carachupas.

Fig. 6 Carachupas dirigiéndose a la casa del primer cabezon.

(Autoria propia, 31 de agosto 2023).

Durante la primera escena de la danza, las carachupas pisan el suelo
levantando una gran polvareda al ritmo de la musica tocada por la banda. Las
parejas de carachupas se toman de las manos, dan pequeios saltos y vueltas
entre si, se mueven de un lado a otro haciendo uso del espacio alrededor.

Cuando los musicos aceleran el ritmo, es una sefial para que las
carachupas comiencen a hacer el recorrido por las calles. Agarrados por
el brazo van avanzando por parejas dando vueltas en algunos momentos
y siguiendo su trayectoria por la comunidad guiados por los montaraces
y sus perros, hasta llegar a la casa de la primera pareja de cabezones. Ahi
bailan diferentes géneros musicales que han sido adaptados por las bandas
kichwa lamista, como la marinera, el huayno, la polka, el twist, entre otros.
El twist kichwa lamista, por ejemplo, deriva del rock and roll popularizado

340



Amazonia Peruana

en la zona en los anos 60 del siglo xx. Cuando suena el twist las carachupas
se ponen euforicas. Ademads de bailar, juegan, y se empujan entre ellas, al
igual que con los espectadores. También, les colocan aji en la boca de las
personas o les tiran barro si se encuentran distraidos. Mientras bailan, los
cabezones les sirven chicha de maiz en sus tazas en abundancia.

Fig. 7 Carachupas recibiendo chicha en la casa del primer cabezon.

(Autoria propia, 31 de agosto 2023).

Al terminar el baile en el patio de la casa del primer cabezon, el
cortejo de danzantes, los musicos y los espectadores se dirigen hacia la
del segundo cabezon. En el camino, algunas carachupas se van retirando
del cortejo. Se desvisten tirando sus ropas por el camino. Me comentaron
que cuando se retiran antes de la llegada a la siguiente cabezonia es por-
que tienen algin vinculo con el cabezon anterior y prefieren no continuar
danzando. Algunos optan por finalizar la danza en pareja o de forma indi-
vidual, por el cansancio.

En agosto de 2023, al haber solo dos cabezones, el recorrido rea-
lizado por los danzantes fue mas corto y el nimero de danzantes fue me-
nor que afios anteriores. Faltd, en particular, la escena que Volpi (2019)
describe de las carachupas arrinconando al montaraz en un estanque de

341



La Danza de la carachupa: Un ritual de varones Kichwa Lamista en la alta Amazonia Peruana
Yoav Saulo Vidal Aucca

agua sucia o barro. La impresion que me dio fue que el ritual no se logro
completar. Al llegar al segundo y ultimo cabezon, las carachupas se fueron
retirando una por una, dejando sus ropas a un lado del camino. Las cara-
chupas mas antiguas y las mas fieles a la danza se quedaron hasta que los
musicos dejaron de tocar. Algunas no se quitaron el traje sino horas mas
tarde, tal vez como una forma de demostrar que su promesa de seguir dan-
zando hasta cumplir los doce afios iba en serio.

Finalmente, cuando todo se acabo, quedé un rastrojo de hojaras-
cas desordenadas por el suelo de la comunidad, las cuales fueron recogi-
das y quemadas para limpiar el lugar y no dejar rastros de la danza ritual.

Fig. 8 Carachupas dejando sus trajes al finalizar la danza.

(Autoria propia, 31 de agosto 2023).

342



Amazonia Peruana

o

Fig. 9 Traje de carachupa siendo quemado después de la danza.

(Autoria propia, 31 de agosto 2023).

7. Reflexiones sobre una danza amazonica

Como los demas eventos colectivos del ciclo ritual anual kichwa
lamista y, en particular de la fiesta de Santa Rosa, la danza de la carachupa
es un momento de abundancia de gran congregacion de personas, comida,
bebida y diversion en la que los cabezones asumen una la responsabilidad
de organizar y atender a los demas, pero todas las familias estan invitadas
a participar. Belaunde (2017) plantea que la abundancia en las fiestas tiene
un rol cohesivo, aunque la congregacién de personas también posibilita
una arena donde se expresan las ambivalencias y antagonismos personales
y grupales. La congregacion de gente y alimentos, en particular, permiten
tejer lazos sociales matrimoniales y de intercambios mutuos entre las fa-
milias kichwa lamista distribuidas en los diferentes niveles del ecosistema
de los alrededores, desde las riberas del rio Mayo y Cumbaza, hasta las
alturas de los chontales.

La abundancia es instrumental para conseguir mantener juntas a las per-

sonas y al territorio en una red de caminos de movimientos e intercam-
bios, puesto que es durante las fiestas, con abundante comida y bebida,

343



La Danza de la carachupa: Un ritual de varones Kichwa Lamista en la alta Amazonia Peruana
Yoav Saulo Vidal Aucca

que las redes del parentesco son tejidas, cuando todos bailan juntos
sobre la tierra pisada. Especialmente, en la fiesta de Santa Rosa que
congrega los flujos de alimentos y personas de los tres pisos ecologicos
de la region y durante la cual los jovenes de las localidades distantes se
conocen, se miran y se enamoran. (Belaunde, pp. 423-424)

Ademas, dejando de lado el tinte catdlico de la fiesta de Santa
Rosa, los kichwa lamista crean medios de comunicacion entre humanos
y no humanos que cohabitan en el territorio. Segiin Chaparro (2021) “la
importancia de las fiestas como expresion de la socialidad, se encuentra
también en las formas de comunicacion con los animales del monte. Estos
también tienen sus fiestas, en luna llena” (p.131). En ese sentido, las fies-
tas no solo implican la relacion entre familias y personas kichwa lamista,
sino también con animales, astros y espiritus del monte, lo cual es evidente
durante la danza de la carachupa.

En ese sentido, se podria argumentar que la danza de la carachupa
es una representacion de la caceria de esta especie animal. Sin embargo,
los estudios previos indican que la nocion de representacion tal vez no sea
adecuada para aproximarnos al pensamiento kichwa lamista. Como sefia-
lan Panduro y Rengifo (2001) “la representacion emerge cuando hay una
distancia entre hombre y naturaleza” (p.128). En el caso kichwa lamista la
danza no parte de una distancia entre humano y no humano, si no de una
proximidad intrinseca, en la medida en que los danzantes se visten de cara-
chupas y se relaciones con la hojarasca y el barro que las rodea. Siguiendo
el argumento de estos autores y de otros estudiosos de los rituales ama-
zonicos (Lagrou, 2011; Belaunde, 2016) que destacan la fuerza de trans-
formacion de las artes indigenas, sugiero que mas que representar a los
animales, se trata de traer a la comunidad la presencia de las carachupas,
por lo menos en algunos de sus aspectos espirituales asociados a sus trajes.
Es decir, los danzantes no son un simbolo de los animales carachupas, mas
bien, se transforman en carachupas. Son una presencia de la forma de ser
de las carachupas, con las cuales los hombres kichwa lamista comparten
muchos intereses.

344



Amazonia Peruana

Fig. 10 Carachupas bailando. (Autoria propia, 31 de agosto 2023).

Como argumentan Citro y Cerletti, la danza es un evento privile-
giado para aproximarnos al pensamiento propio de una poblacion: “los
estudios de performances han demostrado como estas expresiones consti-
tuyen medios de reafirmar, transformar o incluso crear sentimientos, cono-
cimientos culturales, significados y valores, asi como identidades sociales
y relaciones de poder” (Citro y Cerletti, 2012, p. 143). Esto permite apro-
ximarnos al valor dado a las carachupas como presas de caceria, pero tam-
bién como seres que favorecen las relaciones entre los varones y los seres
guardianes del bosque, que castigan al mal cazador y fomentan nociones
culturalmente especificas de respeto. Por ejemplo, la devocion a la danza,
que requiere el respeto a la promesa de danzar por doce afios consecutivos,
muestra que no se trata simplemente de ponerse un disfraz de animal, sino
de establecer lazos interpersonales con sus potencias espirituales.

Durante la danza el respeto se mantiene tan constante como los pa-
sos de las carachupas. Es comun escuchar a los kichwa lamista hablar que
“hay que respetar la promesa” de danzar y que “hay que respetarse entre

345



La Danza de la carachupa: Un ritual de varones Kichwa Lamista en la alta Amazonia Peruana
Yoav Saulo Vidal Aucca

danzantes”. Antes de que inicie la danza, el montaraz aconseja a los dan-
zantes a mantener este respeto, a no excederse en el consumo de alcohol y
a mantener un ambiente armonioso. Lo mismo sucede durante la danza; el
montaraz esta constantemente controlando el orden para evitar que irrum-
pan peleas entre las carachupas. Muestra el latigo en su mano y, sin hablar,
solo con su mirada, logra arrear a las carachupas.

Fig. 11 Carachupas empujandose mientras bailan. (Autoria propia, 31 de agosto 2023).

El respeto también tiene que ver con las contribuciones vegetales
que los hombres hacen a la fiesta. Es de subrayar la importancia central del
platano. Esta es una planta cultivada en las chacras en grandes cantidades,
pues las familias kichwa lamista suelen comer platano diariamente cuando
esta disponible, tanto el platano verde como el platano maduro. Su plantio,
cuidado y cosecha es, principalmente, una responsabilidad masculina. Es
mas, el llegar a casa cargando un racimo de platanos entero es una imagen
caracteristica de la masculinidad, tanto en la vida cotidiana como en las

346



Amazonia Peruana

festividades. Tipicamente, todos los hombres que participan en una fiestan
llegan en la manana al lugar donde se preparan los alimentos que seran
compartidos por todos los participantes cargando un racimo de platanos
sobre la espalda, amarrado con un chumbe a su frente. Como menciona
Chaparro (2018) el platano “se relaciona con los hombres, quienes son los
que los llevan a las fiestas™ (p.134), en el caso del Santa Rosa Raymi se ve
en la fabricacion de los trajes para la danza de la carachupa, en los cartu-
chos que contienen la masa de los bizcochuelos para el ritual del “voto” y
todos los alimentos que son compartidos en las cabezonias. Como también
indica Moraga, el platano es una especie vegetal asociada a la masculini-
dad que toma forma en diferentes contextos como son “la comensalidad,
los ritos cristianos, la cultura material e incluso la cura, de esa forma el
platano es parte de una multidimensionalidad entre los nativos Kichwa”
(Moraga, 2022, p. 8).

Hay muchisimos aspectos de la danza de la carachupa que quedan
por investigar. Aqui espero haber colocado las bases de una presentacion
etnografica y fotografica para continuar aprendiendo en el futuro con mis
anfitriones kichwa lamista. Para terminar este articulo, quisiera hacer una
observacion sobre la plasticidad de la danza de la carachupa. La dinamici-
dad de las etapas de la danza y de su organizacion anual hace que no exista
una coreografia totalmente fija predeterminada. El cortejo formado por
las carachupas, los montaraces y los perros montaraces no hacen el reco-
rrido por los mismos lugares de los afios anteriores, porque cada afio los
cabezones son diferentes y viven en diferentes lugares a ser visitados por
los danzantes. Cada afo el nimero de carachupas varia, y las parejas de
danzantes cambian. La posicién que tomaron en el corteja del afo anterior
no sera la misma al afio siguiente, ni la coordinacion de los pasos tampoco.
Sin embargo, es en ese aparente desorden y espontaneidad renovada cada
mes de agosto que radica la belleza de esta compleja danza ritual.

Agradecimientos

Agradezco a Custodio Sangama Sangama, Adolfo Sangama Shu-
pingahua y a todas las familias kichwa lamista que me acogieron con gran
generosidad.

347



La Danza de la carachupa: Un ritual de varones Kichwa Lamista en la alta Amazonia Peruana
Yoav Saulo Vidal Aucca

También agradezco a la Dra. Luisa Elvira Belaunde de la Universi-

dad Nacional Mayor de San Marcos, bajo cuya asesoria realicé esta inves-
tigacion y quien reviso la redaccion de este articulo.

Notas

1

Ver a Scazzocchio (1979), Regan (1983[2011]) y Chaparro (2018).
Ver a Scazzocchio (1979), Regan (1983[2011]), Chaparro (2018) y Volpi (2020).

Custodio Sangama Sangama es un gran conocedor de las tradiciones kichwa lamista y ha

contribuido a varios trabajos de investigacion.

Adolfo Sangama Shupingahua es un reconocido tejedor, gran conocedor de las plantas medi-
cinales y las historias orales del pueblo kichwa lamista. Junto a su esposa Erminia Cachique
Pisango son una pareja dinamica en la vida cultural de E1 Wayku, venden sus tejidos, ropas y

ceramicas a los turistas en su acogedor hogar llamado Yachakuna Wasi.

El chumbe es tejido por las mujeres kichwa lamista usando un pequefio telar de cintura. El
tejido kichwa lamista ha sido reconocido como patrimonio cultural inmaterial de la nacion

en el 2022.

Referencias bibliograficas

Belaunde, L.E (2016). Donos e pintores: plantas e figuragdo na Amazo-

nia peruana. Mana, 22(3), 611-640. http://dx.doi.org/10.1590/
1678-49442016v22n3p611

Belaunde, L. E. (2017). Cuerpo tierra-tiempo luna: habitar, moverse y ha-

cer el territorio Kichwa lamas. En J. Stillemans, J. Canziani, M.
Vilelay P. Dam Mazzi (Eds.), Transversal: Acciones de integra-
cion en el territorio peruano (pp. 417-433). Fondo Editorial de
la PUCP.

Chaparro, A. (2018). Caminos de crianza Kichwa Lamista: relaciones en-

348

tre personas y lugares de Alto Pucalpillo. [Tesis de maestria,
Universidade Federal Fluminense].



Amazonia Peruana

Chaparro, A. (2021). Territorio habitado y territorio como derecho: re-
flexiones desde el caminar Kichwa Lamista. Revista de An-
tropologia y Sociologia: Virajes, 23(1), 118-147. https://doi.
org/10.17151/rasv.2021.23.1.6

Citro, S. y Cerletti, A. (2012). “Las danzas aborigenes siempre fueron en
ronda” Musica y danza como signo identitario en el Chaco ar-
gentino. En S. Citro y P. Achieri (Coords.), Cuerpos en movi-
miento: antropologia de y desde las danzas. Biblos.

Lagrou, E. (2011). Existiria uma arte das sociedades contra o Estado?.
Revista de Antropologia, 54(2), 745-780.

Moraga, J. (2022). Una intimidad humano-vegetal después del contacto:
los platanos entre nativos Kichwa en la Alta Amazonia peruana.
Maloca: Revista De Estudos Indigenas, 5(00), €022016. https://
doi.org/10.20396/maloca.v5100.15757

Panduro R. y Rengifo, G. (2001). Montes y montaraces. La vision del bos-
que en los quechua-lamas: una aproximacion. PRATEC.

Puga, A. (1989). (Es posible definir las fronteras étnicas? El caso de los
quechuas Lamista del departamento de San Martin. Amazonia
Peruana, 1X(17), 79-96. https://doi.org/10.52980/revistaamazo-
naperuana.vil7.170

Regan, J. (1983 [2011]). Hacia la tierra sin mal: la religion del pueblo en
la Amazonia. CETA, CAAAP.

Scazzocchio, F. (1979). Etnicity and Boundary maintenance among peru-
vian forest Quechua [Tesis doctoral, University of Cambridge].

Tapullima, L. (2012). Waynakuna-shipashkuna en la vivencia kechwa la-
mas. San Martin. Perd. En G. Rengifo y G. Faiffer (Eds.), Con-
cepciones de juventud en la vision andino amazonica (pp. 301-
340). Pratec.

349



La Danza de la carachupa: Un ritual de varones Kichwa Lamista en la alta Amazonia Peruana
Yoav Saulo Vidal Aucca

Trujillo, F. y M. Superina (Eds.). (2013). Armadillos de los Llanos Orien-
tales. Fundacion Omacha, ODL, Corporinoquia, Cormacarena,
Bioparque Los Ocarros, Corpometa.

Volpi, L. (2019). Storia di armadillo, storia di Lince. Identita e opposizione
in un rituale Kichwa dell’ Alta Amazzonia peruviana. Antropo-
logia E Teatro. Rivista Di Studi, 10(11), 170—185. https://doi.
org/10.6092/issn.2039-2281/10101

Volpi, L. (2020). La selva instabile. Interpretazioni indigene e usi loca-
li della scienza genetica nell’alta Amazzonia Peruviana. [Te-
sis doctoral, Universita degli Studi di Milano]. https://dx.doi.
org/10.13130/volpi-laura_phd2020-04-23

350



AMAZONiA N2 IR IR\ 7 S8 Amazonia Peruana, Volumen XIX, N."37, agosto 2024; pp.351-374
"PERUANA L & é@ CE&{«»X@/ % p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663

https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.489

UNA LECTURA ECOCRITICA DE LOS POEMAS
“GUARDIANES DEL BosquE” v “MikuT”
DE DINA ANANCO

AN ECOCRITICAL READING OF DINA ANANCO’S POEMAS
“GUARDIANES DEL Bosaue” aND “Mikut”

Drassinober Manuel Sanchez Carhuancho

Universidad Nacional Mayor de San Marcos
drassinober.sanchez@unmsm.edu.pe
https://orcid.org/0000-0003-2636-9757

Envio: 27 de febrero 2024 Aceptacion: 10 de junio 2024  Publicacion: 16 de agosto 2024

Resumen

El presente articulo propone una lectura ecocritica de los poemas
“Ikaman kuitamin aifia / Guardianes del bosque”, y “Mikut”, del poemario
Sanchiu (2021), de Dina Ananco, poeta indigena amazonica, cuya obra
esta escrita en lengua wampis y en castellano. El objetivo es demostrar
que la voz poética se configura como una intelectual indigena amazonica
y activista del medio ambiente que reflexiona y busca concientizar a los
lectores sobre el cuidado medioambiental, con lo cual se plantea el biocen-
trismo frente al antropocentrismo. Consideramos que este giro se relaciona
con el proyecto de visibilizacion y revaloracion de la cultura wampis debi-
do a que se fundamenta en su cosmovision.

Palabras claves: Dina Ananco; Sanchiu; poesia wampis; intelectual indige-
na; ecocritica; biocentrismo.



Una lectura ecocritica de los Poemas “Guardianes del Bosque” y “Mikut” de Dina Ananco
Drassinober Manuel Sanchez Carhuancho

Abstract

This article proposes an ecocritical reading of the poems “Ikaman
kuitamin aifia / Guardianes del bosque” and “Mikut”, from the poetry col-
lection Sanchiu (2021), by Dina Ananco, an Amazonian indigenous poet,
whose work 1s written in the Wampis language and in Spanish. The objec-
tive is to demonstrate that the poetic voice is configured as an Amazonian
indigenous intellectual and environmental activist who reflects and seeks
to raise awareness among readers about environmental care, which raises
biocentrism versus anthropocentrism. We consider that this twist is related
to the project of visibilization and revaluation of the Wampis culture be-
cause it is based on their cosmovision.

Keywords: Dina Ananco; Sanchiu; Wampis poetry; indigenous intellec-
tual; ecocriticism; biocentrism.

1. Introduccion

En la actualidad, la literatura en Perti y en Latinoamérica se carac-
teriza por el auge de las expresiones poéticas indigenas escritas en lenguas
originarias, cuyos representantes son, por ejemplo, Roxana Miranda Ru-
pailaf, poeta mapuche; Yana Lucila Lema, poeta kichwa; Mikeas Sanchez,
poeta zoque; Enriqueta Pérez Lunez, poeta tsotsil; Hugo Jamioy, poeta
caméntsa; Ch’aska Anka Ninawaman, poeta quechua; y Dina Ananco,
poeta wampis. Segun Monica Elena Rios, ello se debe a la consolidacion
del movimiento indigena en las Gltimas décadas (2014, p. 48). Asimismo,
en palabras de Dorian Espezia, para el caso de la literatura peruana, estas
expresiones literarias pertenecen al sistema de las literaturas escritas en
lenguas nativas u originarias, cuyos escritores se caracterizan por ser le-
trados, mestizos y bilingiies (2016, p. 51). Debido a los rasgos en comun,
consideramos que el concepto propuesto por el critico literario peruano
también puede ser aplicado al contexto latinoamericano para definir a las
literaturas amerindias, donde se localiza la poesia amerindia, que busca, en
términos generales, la visibilizacion y la revaloracion cultural y lingiiistica
de las diversas culturas indigenas en América Latina.

352



Amazonia Peruana

Estos rasgos permiten relacionar a la poesia amerindia con lo que
Melisa Stocco denomina como la época “posmonolingiie”, término usado
para definir al contexto actual, caracterizado por la presencia de expresio-
nes literarias bilinglies que buscan desestabilizar el centralismo monolin-
giiista de herencia colonial para, de esta manera, promover el cambio de
paradigma a través del plurilingiiismo, la heterogeneidad y la diversidad
cultural en América Latina, los cuales desde tiempos coloniales permane-
cieron desplazados por el “imaginario monolinglie y monocultural” (2022,
p. 12). En este sentido, es importante sefialar que el propdsito reivindica-
tivo de los discursos poéticos amerindios permite relacionarlos, a su vez,
con los discursos descolonizadores que cuestionan la hegemonia eurocen-
trista, propia de los movimientos indigenas, que, desde la colonia, desarro-
llaron mecanismos de resistencia cultural.

Por otra parte, es posible identificar entre la heterogeneidad de
estos discursos poéticos el desarrollo de tematicas en comun, como la
cosmovision, la tradicion, la modernidad, el mito, la identidad, la migra-
cion, la cotidianeidad, los saberes ancestrales, la imagen de los abuelos,
la defensa del territorio, el medio ambiente, la imagen de la mujer, la dis-
criminacion, entre otros. Desde nuestro punto de vista, ello se debe pre-
cisamente a que los autores enfrentan problematicas similares y buscan
objetivos en comun: visibilizar y revalorar la cultura local. Asimismo,
para lograr dicho proposito, consideramos importante la tematica de la
defensa del territorio, ya que, a partir de una toma de conciencia sobre
el cuidado medioambiental, se cuestiona el antropocentrismo imperante
en el pensamiento occidental para, en lugar de ello, promover el cambio
de paradigma hacia el biocentrismo, basado en la cosmovision de las
culturas indigenas. En otras palabras, asumimos que la tematica de la de-
fensa del territorio es favorable para el cuestionamiento de la hegemonia
eurocentrista en relacion con el cuidado medioambiental.

En este contexto, el enfoque ecocritico resulta pertinente para el
estudio de las poéticas amerindias que abordan la tematica de la defensa
del territorio, ya que esta perspectiva “se ha planteado visibilizar la forma
como se realiza la representacion de la naturaleza, analizar dicha repre-

353



Una lectura ecocritica de los Poemas “Guardianes del Bosque” y “Mikut” de Dina Ananco
Drassinober Manuel Sanchez Carhuancho

sentacion, discutir y problematizar los valores y la ideologia que se halla
detras de dicha representacion” (Camasca, 2020b, p. 99). Es decir, una
lectura ecocritica de los discursos poéticos amerindios permite examinar la
postura del autor respecto del cuidado medioambiental y la relacion entre
el hombre y la naturaleza desde la cosmovision indigena, a partir del cual
se cuestiona la hegemonia eurocentrista que sobrepone el antropocentris-
mo sobre el biocentrismo.

De esta manera, en el presente articulo desarrollaremos una lectura
ecocritica de los poemas “Ikaman kuitamin aifia / Guardianes del bosque”
y “Mikut” del poemario Sanchiu, de Dina Ananco, poeta indigena ama-
zonica, natural de la comunidad awajin, cuya obra est4 escrita en lengua
wampis con autotraduccion en castellano. Uno de los principales objetivos
de esta investigacion es demostrar que la voz poética se configura como
una intelectual indigena amazonica y activista del medio ambiente que
reflexiona y busca concientizar a los lectores sobre el cuidado medioam-
biental, con lo cual se plantea el giro del antropocentrismo al biocentrismo.
Nuestra hipotesis es que este giro contribuye con el proyecto de visibiliza-
cion y revaloracion de la cultura wampis debido a que se fundamenta en
su cosmovision.

La estructura del articulo consta de tres partes: “Pertinencia de la
ecocritica en los estudios de la poesia amerindia contemporanea”, “Dina
Ananco como intelectual indigena amazonica y activista del medio am-
biente” y “La ecocritica en la poesia de Dina Ananco”. En la primera par-
te, plantearemos la importancia del enfoque ecocritico en la poesia ame-
rindia contemporanea, ya que esta manifestacion literaria presenta como
uno de sus temas centrales la representacion de la naturaleza. Para ello,
definiremos los principales conceptos que utilizaremos en el analisis de
los poemas, como “ecologismo”, “antropocentrismo” y “biocentrismo”.
En la segunda parte, analizaremos el rol de Dina Ananco como intelectual
indigena amazonica en relacion con su compromiso con las principales
problematicas que afectan a la cultura wampis, como la contaminacion
ambiental. Ello nos permitird sostener que la autora muestra una postura
ecologista en defensa del territorio amazonico, lo cual la configura, a su

354



Amazonia Peruana

vez, como una activista del medio ambiente que expresa sus ideas ambien-
talistas a través de su poesia. Finalmente, en la tercera parte, se desarrolla
propiamente el analisis ecocritico y retorico de los poemas “Ikaman kuita-
min aifia / Guardianes del bosque” y “Mikut”, centrandonos en los temas
de la defensa del territorio y el cuidado medioambiental.

2. Pertinencia de la ecocritica en los estudios de la poesia amerindia
contemporanea

Edwin Camasca, poeta y activista del medio ambiente, en su tesis
de maestria relaciona a la ecocritica con el activismo y la politica, y la de-
fine de la siguiente manera:

[L]a ecocritica es una nueva tendencia de critica literaria que surge ha-
cia los anos 90 del siglo pasado en el oeste norteamericano y estudia
la literatura tomando en consideracion de qué manera se representa la
relacion del ser humano con el medio ambiente en los textos literarios y
qué revelan estos acerca de la conducta del hombre sobre la naturaleza.
(20204, p. 16)

Desde esta perspectiva, se entiende que la ecocritica, en el con-
texto actual caracterizado por el incremento de la crisis medioambiental,
contribuye con la concientizacién sobre esta problematica y revalora la
importancia del medio ambiente en los estudios literarios. Esto debido a
que, sin perder su valor estético, “el arte, la creacion estética, la literatura
y las manifestaciones culturales pueden promover la reflexion sobre la cri-
sis medioambiental” (Camasca, 2020a, p. 10). Asimismo, el autor se basa
en los planteamientos de Cheryll Glotfelty para senalar que la ecocritica
advierte que el lugar o medio ambiente también constituye una categoria
de andlisis literario, al igual que el género, la clase social, la raza o los
procesos postcoloniales (Camasca, 2020a, p. 16).

Es importante sefalar que la representacion del medio ambiente, en
cualquiera de sus denominaciones, ya sea como espacio, naturaleza, campo
o lugar, desde la literatura clasica hasta la actualidad es motivo de represen-
tacion en las obras literarias de distintos géneros. En este sentido, el aporte

355



Una lectura ecocritica de los Poemas “Guardianes del Bosque” y “Mikut” de Dina Ananco
Drassinober Manuel Sanchez Carhuancho

de la ecocritica, como nueva tendencia de la critica literaria, es brindar herra-
mientas necesarias para el analisis y las reflexiones sobre la representacion
de la naturaleza en relacion con el ser humano, donde se plantean criticas o
rupturas respecto del antropocentrismo que predomina en el pensamiento
occidental, para promover en su lugar una vision integradora, que corres-
ponde al pensamiento ecocéntrico o biocéntrico (Ramirez, 2022, p. 36).

En consecuencia, desde nuestra lectura, la ecocritica se relaciona
con los discursos descoloniales, ya que cuestiona la hegemonia de la cul-
tura occidental a partir de la critica al antropocentrismo, el cual es el pen-
samiento que propone la supremacia del ser humano sobre otros tipos de
seres, como las plantas, a las cuales se les revalora desde la perspectiva del
biocentrismo, vista como una postura antithegemonica que se relaciona en
los paises latinoamericanos con las culturas tradicionales, donde, en pala-
bras de Omar Eliécer Lubo Vacca,

se incluyan las voces de los marginados, de los pobres, de los exilia-
dos, de los indigenas, de las comunidades fronterizas, colonizadas, o
que resisten a la colonizacion, para, de esta manera, pasar de un método
centrado en la naturaleza de los blancos y de los europeos a otro abierto
y multicultural. (2021, pp. 46-47)

Como puede observarse, se demuestra que el biocentrismo se rela-
ciona con las culturas indigenas y los procesos de resistencia cultural a ni-
vel de pensamiento, y, ademas, promueve un enfoque integrador orientado
hacia lo diverso y multicultural, de tal manera que se visibiliza y revalora
la pluralidad de voces que, desde su propia cosmovision, configuran la
imagen de la naturaleza en los textos literarios.

Por otra parte, siguiendo una vez mas los planteamientos de Edwin
Camasca, tenemos que la manera en que se relaciona el ser humano con
el medio ambiente “es determinante para la construccion de una identidad
local, geografica, historica o personal, y que dicha identidad explicaria las
actitudes existentes hacia la naturaleza y como las personas perciben el
medio ambiente” (2020b, p. 100). De este modo, se entiende que la postura
que tiene un sujeto respecto del medio ambiente se interrelaciona con la

356



Amazonia Peruana

propia identidad cultural. Asi, por ejemplo, se distinguen dos posiciones
desde el campo de la filosofia: (1) la perspectiva predominante y (2) la
filosofia de la ecologia profunda. Segun Camasca, ambos puntos de vista
se diferencian basicamente en la forma en que se manifiesta la relacion
del hombre con la naturaleza. Asi, la perspectiva predominante se vincula
al antropocentrismo, que plantea que el hombre ejerce su dominio sobre
la naturaleza, el cual es visto como un conjunto de recursos naturales que
estan a disposicion del hombre, por tanto, pueden ser libremente explota-
dos. Esto supone una vision utilitarista, materialista y comercial del medio
ambiente, sin sensibilizarse ante su destruccion. Por su parte, la filosofia
de la ecologia profunda se vincula con el biocentrismo, donde la relacion
entre el hombre y la naturaleza se manifiesta de manera mas horizontal,
con respeto y valoracion del medio ambiente (2020b, p. 101).

Todos estos rasgos han permitido que, basados en una perspectiva
ecologista, la ecocritica se relacione con las literaturas indigenas en Pera y
en Latinoamérica, particularmente con lo que denominamos como poesia
amerindia, donde se manifiesta frecuentemente el objetivo de defender la
tierra y la cosmovision ancestral. Asi, por ejemplo, los poetas mapuches
levantan su voz de protesta y buscan en su arte poético la afirmacion de su
identidad cultural para conseguir reivindicar a su pueblo. De esta manera,
se percibe un sentimiento ecolodgico en los poemas como resultado de la
toma conciencia en defensa de la naturaleza y de la cultura nativa (Camas-
ca, 2020b, pp. 106-107).

Esto tltimo demuestra que la ecocritica es un enfoque transdisci-
plinar que relaciona a la literatura con la politica, ademas de otros campos
como la ecologia, la biologia, la filosofia y la ética. De este modo, la forma
de conceptualizar a la naturaleza responde a un posicionamiento politico
respecto del territorio y ello determina la manera en que se actia sobre el
medio ambiente, ya sea para defenderlo o contaminarlo (Galvez, 2023, p.
43). Asi, “la ecocritica mantiene una relacion importante con la cultura, con
la tierra, con el pensamiento filosofico, con el pensamiento politico y con lo
politico del pensamiento, con su autor y su contexto” (Lubo, 2021, p. 57).
A partir de estas consideraciones, analizaremos el discurso de Dina Ananco,

357



Una lectura ecocritica de los Poemas “Guardianes del Bosque” y “Mikut” de Dina Ananco
Drassinober Manuel Sanchez Carhuancho

poeta wampis, quien proyecta en su poesia la defensa del territorio ama-
zoOnico, particularmente de la cultura wampis, en relacion con el cuidado
medioambiental.

3. Dina Ananco como intelectual indigena amazdnica y activista del
medio ambiente

Dina Ananco es una poeta e intelectual wampis. Naci6 en 1985 en
la comunidad Wachapea, perteneciente al pueblo awajun. Esta comunidad
estd ubicada en el distrito de Imaza, provincia de Bagua, departamento de
Amazonas, localizado al norte del Perq, en la zona fronteriza con Ecuador.
A los seis meses de nacida, aproximadamente, sus padres se mudaron a
la comunidad Santa Rosa, ubicada en el distrito Rio Santiago (tradicio-
nalmente denominado Kanus), provincia de Condorcanqui, departamento
de Amazonas. Posteriormente, en el mismo distrito, se establecieron en la
comunidad Huabal, donde vivi6 con la familia de su mama, quienes son
originarios de la cultura wampis. En la actualidad, Dina Ananco vive en
Lima y es traductora e intérprete oficial de la lengua wampis, reconocida
por el Ministerio de Cultura en el Registro Nacional de Intérpretes y Tra-
ductores de Lenguas Indigenas (Comando Plath, 2021).

Entre sus publicaciones podemos citar dos cuentos bilingiies: “El
Baguazo” y “Tsunki”. Son bilingiies debido a que fueron escritos en len-
gua wampis y luego autotraducidos al castellano, teniendo en cuenta que
la autotraduccion es una practica creativa de naturaleza cultural y editorial
que consiste en la “traduccion de una obra por su mismo autor” (Stocco,
2021, p. 182). En el primer cuento, publicado en 2013 en la pagina web
de Servindi, se recrean, a partir de la narracion en primera persona, los
hechos de violencia que afectaron a la provincia de Bagua en el afio 2009,
cuando las comunidades indigenas, sobre todo awajun y wampis, se en-
frentaron a la Policia Nacional del Perti (PNP) en defensa de su territorio
para impedir el funcionamiento de una estacion de la empresa Petrolera
Petropert (Ananco, 2013). En el segundo cuento, publicado en 2018 en la
revista Canto General con el seudonimo de Isabel Ananco, se narra tam-
bién en primera persona femenina la proteccion que recibe la protagonista

358



Amazonia Peruana

por parte de Tsunki, quien, segun la cosmovision wampis, es una deidad
del mundo del agua (Ananco, 2018).

Ademas de estos cuentos, siguiendo con el lineamiento de las pu-
blicaciones bilingiies y autotraducidas, en 2021 Dina Ananco publico su
poemario Sanchiu, el cual le ha permitido ganar el Premio Nacional de
Literatura 2022 en la categoria “Literatura en lenguas indigenas u origi-
narias”, convocado por el Ministerio de Cultura a través de la Direccion
del Libro y la Lectura. La respuesta de la critica literaria ha sido favorable,
sobre todo a partir de esta publicacion, ya que incluso se la considera como
“la primera poeta indigena amazonica que llega a la escritura y como una
de las mas notables vates peruanas” (Espino y Mamani, 2022, p. 59). Del
mismo modo, otros estudios sobre la poesia de Ananco (Cabel et al., 2023;
Ortiz, 2023; Sanchez, 2023, 2024a, 2024b) destacan sus aportes en la lite-
ratura peruana y latinoamericana a partir de su proyecto estético-ideologi-
co de visibilizar y revalorar a la cultura wampis en el marco intercultural
de la poesia amerindia.

En cuanto al contenido del poemario Sanchiu, que consta de 40
poemas, podemos sefialar que se desarrollan diversos temas como la cos-
movision, la identidad, la imagen de la mujer, la tradicion, la modernidad,
los saberes ancestrales, la imagen de la abuela, entre otros. Consideramos
que ello demuestra el compromiso de la autora sobre su cultura local, a la
cual busca visibilizar y revalorar, como es el objetivo en comun de otros
autores que, en palabras de Dorian Espezua (2016), también pertenecen al
sistema de las literaturas escritas en lenguas nativas u originarias debido a
que escriben en castellano y en lengua originaria. Asi, Dina Ananco expre-
sa su compromiso de la siguiente manera:

Visibilizar las obras en lenguas originarias es importante porque se
escribe en su propio lenguaje y para hacer justicia a las culturas que
han sido marginadas a través de toda nuestra historia. Es evidenciar
la potencialidad de poder transitar entre la oralidad y la cultura. Es
una forma de comunicarnos mas alla de nuestros derechos. Es mostrar
nuestra cultura a través de la escritura y poder traducir este discurso
recurrente que el Peru es un pais rico en sus culturas y lingliisticas.
(Arte y cultura, 2021)

359



Una lectura ecocritica de los Poemas “Guardianes del Bosque” y “Mikut” de Dina Ananco
Drassinober Manuel Sanchez Carhuancho

A partir de la cita textual, observamos que, desde el punto de
vista de Dina Ananco, su practica escritural en lengua wampis responde
a la necesidad de reivindicar a las culturas injustamente marginadas y
maltratadas a través de la historia, ello la posiciona con la época “pos-
monolingiie” porque promueve el plurilingiiismo, la heterogeneidad y la
diversidad cultural, con lo cual se cuestiona la hegemonia de la cultura
occidental basada en el centralismo monolingiiista y monocultural de he-
rencia colonial. En este sentido, para dicho proposito, resulta novedoso
y necesario el uso de las lenguas originarias, debido a que estas consti-
tuyen un elemento importante en la identidad de cada pueblo, a partir de
los cuales se transmiten sus saberes y sus cosmovisiones. Ademas, este
propdsito busca visibilizar la riqueza cultural y lingiiistica del Peru a
través de su literatura.

Por otra parte, este compromiso que manifiesta Dina Ananco con
su cultura, ademas de los saberes tradicionales y académicos que posee
sobre su comunidad, nos permiten considerarla como una intelectual indi-
gena amazonica. En palabras de Claudia Zapata, investigadora chilena, se
entiende por intelectual indigena lo siguiente:

Al hablar de intelectuales indigenas me refiero a sujetos de proceden-
cia indigena cuya produccion intelectual gira en torno al compromiso
con colectivos culturales de origen, que reconocen el peso de las cir-
cunstancias historicas en su obra y se constituyen como sujetos inte-
lectuales en torno a ellas. Un sujeto en términos sociales y culturales,
que sin embargo opté en un momento de su vida por una identidad
étnica y por un proyecto historico de liberacion al cual busca con-
tribuir desde la escritura. Estas caracteristicas me llevan a entender
al intelectual indigena como el producto de un complejo entramado
cultural, histérico y politico, cuya principal caracteristica es la de ser
precisamente, un intelectual situado que reconoce su contexto, define
intereses y toma posicion frente al objeto analizado. (2008, p. 116)

A partir de la cita, se advierte la participacion activa del intelectual
indigena en las problematicas sociales, culturales y politicas que afectan a
su comunidad, con la cual se identifica y representa en el mundo letrado. De
esta manera, el intelectual indigena es un sujeto que no ha renunciado a su

360



Amazonia Peruana

identidad étnica y emprende el proyecto de liberacion a través de la escritu-
ra. En base a estas consideraciones, definimos a Dina Ananco como una in-
telectual indigena amazonica, especificamente wampis, que se desenvuelve
en el campo literario de la poesia. De esta forma, la poeta wampis se identi-
fica con su cultura y utiliza su discurso poético para tratar las problematicas
que afectan a su comunidad, como la contaminacion ambiental, la defensa
del territorio, la discriminacion y la situacion de la mujer.

Sobre esto ultimo, incluso, la autora senala en una entrevista a
Carlos Péaucar, miembro del diario peruano La Republica: “Me di cuen-
ta que no se puede hablar de manera directa sobre los derechos de las
mujeres y que se podia decir a través de la poesia, de la pintura, lo que
ocurre en la comunidad” (Paucar, 26 de febrero de 2023). Es decir, desde
el punto de vista de la autora, como poeta e intelectual wampis, la poe-
sia, asi como la pintura u otras expresiones artisticas, es un medio donde
también se pueden tratar temas coyunturales, sin dejar de lado la el valor
estético de la obra literaria. A continuacion, nos centraremos en la manera
en que Dina Ananco, desde un enfoque ecocritico, aborda los problemas
medioambientales en una seleccion de poemas del poemario Sanchiu,
donde reflexiona y busca concientizar a los lectores sobre el cuidado del
medio ambiente, lo cual nos permite considerarla, en su rol de intelectual
indigena amazdnica, como activista del medio ambiente.

4. La ecocritica en la poesia de Dina Ananco

En base a todo lo desarrollado en las lineas anteriores, en el pre-
sente acapite nos centraremos en el andlisis hermenéutico y retorico, segiin
la perspectiva de Stefano Arduini (2000), de los poemas “Ikaman kuita-
min aifia / Guardianes del bosque” y “Mikut” desde un enfoque ecocriti-
co. Nuestro objetivo es demostrar que la voz poética se configura como
la de una intelectual indigena amazodnica, especificamente wampis, que
reflexiona y busca concientizar a los lectores sobre el cuidado medioam-
biental, con lo cual se posiciona como una activista del medio ambiente
que plantea el biocentrismo frente al antropocentrismo.

361



Una lectura ecocritica de los Poemas “Guardianes del Bosque” y “Mikut” de Dina Ananco
Drassinober Manuel Sanchez Carhuancho

Es importante sefialar que, debido a la falta de dominio de la len-
gua wampis, nuestra lectura de los poemas se baso en las versiones en
lengua castellana, que son el resultado de la practica poética de la auto-
traduccion. Sin embargo, consideramos que ello no fue impedimento para
conocer el contenido original de los poemas debido a que se tratan de
traducciones territoriales. Segiin Christian Alexander Elguera Olortegui,
este tipo de traducciones surgieron como respuesta a las traducciones colo-
niales, las cuales planteaban ideas estereotipadas, tergiversaciones y malas
interpretaciones sobre los pueblos originarios (2020, p. 8). De esta forma,
la traduccidn territorial surgio a partir de la necesidad de los intelectuales
indigenas para traducir sus propias praxis y epistemes sin temor a las tergi-
versaciones. En el caso de Dina Ananco, su origen wampis y su condicion
de traductora e intérprete de la lengua wampis reconocida por el Ministerio
de Cultura, fundamentan nuestra propuesta de definirla como traductora
territorial, lo cual permite la conservacion del imaginario wampis en las
autotraducciones al castellano de sus poemas.

A partir de estas consideraciones, iniciaremos el andlisis del poema
“Ikaman kuitamin aifia / Guardianes del bosque”, cuyo titulo evidencia la
relacion de cuidado o defensa que se tiene sobre la naturaleza. Algunos
rasgos formales del poema son que consta de 14 versos distribuidos de
manera irregular en 3 estrofas, de las cuales se destaca visualmente a la
segunda debido a que aparece con sangria. A continuacion, transcribimos
la version castellana del poema para su posterior analisis:

Nosotros los del bosque 1
como una serpiente

como si quisiéramos mezquinar

vigilamos el camino.

Respetando el bosque 5

dialogando con las plantas, vivimos.

362



Amazonia Peruana

29 <6

A las plantas “curame padre”, “cirame
madre”, diciendo, llevamos para curarnos.
Nos gusta vivir en armonia.
Nosotros los del bosque 10
como si esperdsemos a alguien
con la lanza en la mano
nunca vigilamos el camino
como nos suelen ver.

(Ananco, 2021, p. 28)

En la primera estrofa, que consta de los versos del 1 al 6, es sig-
nificativo lo planteado en el verso inicial debido a que desde el comienzo
del poema la voz poética se identifica con un colectivo territorializado en
el bosque, al cual consideramos como los sujetos amazonicos. Esta iden-
tificacion se expresa mediante el pronombre personal tonico de primera
persona del plural “nosotros” para decir “Nosotros los del bosque” (én-
fasis nuestro, v. 1). En este sentido, desde nuestra lectura, la mencion al
“bosque” se usa como sinécdoque de tipo parte por todo para referirse a
la Amazonia. Por su parte, en los versos del 2 al 4 se plantea la idea del
cuidado del territorio que ya habia sido anunciada en el titulo del poema,
esta vez mediante la imagen del camino y a través de la comparacion del
colectivo (“nosotros”) con la serpiente, lo cual permite atribuir a este ani-
mal un rol protector de la naturaleza, que se correlaciona con la actitud
de los sujetos amazonicos, quienes defienden su territorio con bastante
reserva: “como si quisiéramos mezquinar” (v. 4). Posteriormente, se reve-
la la actitud de respeto que tiene la voz poética y los sujetos amazonicos
hacia la naturaleza, referida nuevamente a través de la expresion “bosque”:
“Respetando el bosque / dialogando con las plantas, vivimos” (vv. 5-6).
Esto tltimo evidencia la filosofia de la ecologia profunda en el discurso

363



Una lectura ecocritica de los Poemas “Guardianes del Bosque” y “Mikut” de Dina Ananco
Drassinober Manuel Sanchez Carhuancho

poético de Dina Ananco, donde se promueve el biocentrismo a través de
una actitud de respeto hacia el medio ambiente, en la cual la relacion entre
el hombre y la naturaleza es mas horizontal. Asimismo, se usa la figura
literaria de la personificacion al sefialar que los sujetos amazonicos viven
“dialogando con las plantas”. Ello demuestra que la actitud de respeto se
debe también a que desde la cosmovision wampis y amazonica las plantas
y, por extension, los bosques y toda la naturaleza, poseen la capacidad de
dialogar y son considerados como seres humanos, es decir, como iguales.

Por su parte, en la segunda estrofa, caracterizada por su brevedad,
ya que esta constituida solo por los versos 7 y 8, se contintia con la personi-
ficacion de las plantas, esta vez representados como seres que destacan por
poseer la capacidad de curar, lo cual es comun en la cosmovision amazdni-
ca, donde como ejemplos de plantas medicinales podemos mencionar los
siguientes: kion, achiote, piri piri, to¢ y tabaco (Mejia y Rengifo, 2000).
Esto demuestra, ademas, la revaloracion de los saberes tradicionales en
relacion con la medicina ancestral basada en las propiedades curativas de
las plantas. Asimismo, se muestra una cierta superioridad de los vegetales
al llamarlos “padre” o “madre” al pedirles curacion.

Finalmente, en la tercera estrofa, que comprende los versos del 9
al 14, una vez mas se hace referencia a la geografia amazodnica a través de
la mencién al bosque, visto como elemento de identificacion de los suje-
tos amazonicos, a quienes les gusta vivir en armonia, en contraste con los
peligros que vienen desde fuera. Precisamente las amenazas externas que
atentan contra la vida en armonia de la Amazonia son las que ocasionan
que los “guardianes del bosque” vivan a la expectativa, “con la lanza en la
mano” (v. 12), dispuestos a enfrentarse en defensa de su territorio.

En el caso del poema “Mikut”, el tema del cuidado medioambien-
tal se desarrolla en relacion con el componente mitico, donde adquiere
protagonismo la figura de Mikut, que es un “[l]ider wampis que ensefi6 a
vivir en un ambiente sano, saludable” (Ananco, 2021, p. 120), a quien la
voz poética, como conocedora de la cosmovision wampis, evoca desde la
memoria colectiva para concientizar a los lectores sobre la conservacion
del medio ambiente. Algunos rasgos formales del poema son que consta

364



Amazonia Peruana

de 32 versos distribuidos de manera irregular en 3 estrofas con numeracion
romana, a modo de segmentos. A continuacion, transcribimos la version
castellana del poema:

Persona de mediana estatura, vivia. 1
El nos ensefi6 a lavarnos las manos antes de la comida,
después de ir al bafio.

A vivir en armonia en la comunidad,

a no cometer el incesto, 5
a defender el territorio.

Nos ensefio todo,

porque era Arutam,

porque era Mikut.

II
Era waimaku, guerrero. 10
En su suefio vio su muerte.
Con su sangre defendia el territorio.
Era inaprensible, sayat, pet, empet iba en el bosque.
(Acaso se puede matar el otorongo con la mano?
Siendo asi, lo atraparon. 15
Amarrado con las lianas trenzadas lo sostenian

como si fuera un animal.

365



Una lectura ecocritica de los Poemas “Guardianes del Bosque” y “Mikut” de Dina Ananco
Drassinober Manuel Sanchez Carhuancho

Lo asesinaron en grupo porque era waimaku.
Ya no es humano, diciendo.
Porque lleg6 a conocer todo y se queria enloquecer, 20

porque no lo podian detener.

11
(Por qué no cuidas tu territorio?
Si viviera Mikut, se avergonzaria de ti.
Cuida el Rio Santiago, cuida el agua.
Se estd contaminando. 25
Te bafas en el agua que fluye lleno de gusano.
Te sumerges en el agua lleno de excremento.
Alli nadan los nifios.
Alli, las mujeres cogen agua.
Alli transitan los sabios. 30
Vives en un territorio que se esta contaminando.
Cuida tu territorio.

(Ananco, 2021, pp. 79y 81)

En el primer segmento, que comprende los versos del 1 al 9, la voz
poética, como intelectual wampis, evoca desde la memoria colectiva al per-
sonaje legendario Mikut y lo caracteriza como una “[pJersona de mediana
estatura” (v. 1), cuyas ensefianzas como el lavarse las manos antes de la co-
mida y después de ir al bafo, vivir en armonia, no cometer incesto y defen-

366



Amazonia Peruana

der su territorio son importantes en la cultura wampis. Advertimos que estas
ensefianzas se asocian con la salud, en cuanto se busca prevenir las enferme-
dades mediante el aseo; con la vida en comunidad, respetando las normas y
prohibiciones; y con lo politico, en relacioén con el cuidado del territorio, lo
cual es un asunto recurrente en las poblaciones amazodnicas, quienes, como
en el caso del Baguazo, se enfrentaron a los policias y al Estado peruano para
conservar el medio ambiente. Esta problematica, ademas, es desarrollada
por el Grupo Urcututu, integrado por los poetas amazonicos Ana Varela Ta-
fur, Percy Vilchez Vela y Carlos Reyes Ramirez, quienes expresan su com-
promiso con el cuidado ambiental de la siguiente manera:

En este contexto exigimos un cambio radical en el comportamiento poli-
tico de la sociedad y el respeto a la vida en todas sus manifestaciones. En
consecuencia, el ecosistema mas pequenio debe ser cuidado, preservado
y manejado con responsabilidad ambiental.

La poesia es un planeta de arboles vivos que se resiste a morir. (Pro &
Contra, 20 de agosto de 2019).

A partir de la cita, podemos observar que el discurso poético de
Dina Ananco se vincula con los movimientos poéticos activistas del medio
ambiente, quienes conceptualizan al ecosistema como un ser valioso ante
el cual se debe actuar con responsabilidad para preservarlo. Asi, la poesia
adquiere un compromiso social relacionado con el ecologismo y es usada
como medio para expresar sus ideas sobre el cuidado ambiental y el bio-
centrismo. En este sentido, esta vinculacion ideologica de Ananco con los
movimientos poéticos activistas del medio ambiente, como es el caso del
Grupo Urcututu, ademas, nos permiten definir a la poeta wampis como una
activista del medio ambiente que utiliza su discurso poético para promover
el cuidado medioambiental y la defensa del territorio amazoénico.

De esta forma, retomando el andlisis del personaje Mikut, adver-
timos que este lider wampis trasciende porque se presenta como el sujeto
portador de saberes ancestrales que ha transmitido con sus ensefianzas ac-
titudes civilizadas a su comunidad, lo cual ha permitido que los antiguos
pobladores se alejen del estado de salvajismo en que se encontraban. Por
ello, consideramos que la existencia de Mikut ha marcado la historia del

367



Una lectura ecocritica de los Poemas “Guardianes del Bosque” y “Mikut” de Dina Ananco
Drassinober Manuel Sanchez Carhuancho

pueblo Wampis, donde es posible diferenciar dos temporalidades: antes y
después de la presencia de Mikut, quien es asociado con el Arutam “[d]
eidad que da vision a los wampis” (Ananco, 2021, p. 119). Asimismo, n6-
tese una vez mas, a través del uso del pronombre personal atono “nos” en
el verso 7, la identificacion de la voz poética con un colectivo amazdnico,
desde donde enuncia su discurso.

Por su parte, en el segundo segmento, que corresponde a los versos
del 10 al 21, se rememora la forma en que Mikut perdi6 la vida a manos
de un grupo enemigo, que posiblemente iba en contra de las ideas de civi-
lizacion ensefiadas por este personaje legendario, cuyos atributos le per-
miten ser definido como un waimaku, que es una “[plersona visionaria”
(Ananco, 2021, p. 122). La condicion de ser visionario le permitié ver su
muerte en defensa de su territorio: “Con su sangre defendia el territorio”
(v. 12). Este lamentable acontecimiento ocurrio pese a las habilidades gue-
rreras de Mikut, quien se caracteriza también por ser inaprensible y, cual
otorongo, tenia la capacidad de escaparse de los cazadores en el bosque.
Asimismo, la forma en que es capturado y asesinado, ademas del simil
“como si fuera un animal” (v. 17), nos permite advertir que, desde el punto
de vista de los asesinos de Mikut, este ser lleno de sabiduria para los wam-
pis es solo como un animal para ellos, de tal manera que se establece una
relacion de cazadores-presa o depredador-victima, donde los asesinos son
los cazadores o depredadores, mientras que Mikut es la presa o victima.
Estas reflexiones se relacionan con el concepto de perspectivismo, el cual
demuestra que existen diversos puntos de vista con los que los seres vivos
ven a otros seres de la naturaleza, entre vivos o no vivos. Asi, en palabras
del antropodlogo brasilefio Eduardo Viveiros de Castro, “[I]a forma como
los seres humanos ven a los animales, a los espiritus y a otros actuantes
cosmicos es profundamente diferente de la forma como esos seres /os ven
y se ven” (Enfasis original. 2010, p. 35). En este sentido, el punto de vista
de los asesinos del lider wampis se relaciona con la perspectiva predo-
minante, relacionada con el antropocentrismo, debido a que estos sujetos
ejercen su dominio sobre los elementos de la naturaleza, sin respetarlos
y sometiéndolos a su voluntad. De esta manera, desde nuestra lectura, la
lucha entre Mikut con sus asesinos es la metafora de la lucha entre el bio-

368



Amazonia Peruana

centrismo y el antropocentrismo, donde esta ultima se impuso en tiempos
antiguos, pero que en la actualidad se busca revalorar.

Finalmente, en el tercer segmento, que comprende los versos del
22 al 32, la voz poética se localiza en el tiempo actual, después de la exis-
tencia de Mikut, a quien se rememora para concientizar a los lectores sobre
el cuidado medioambiental, visto como una practica que se ha perdido:
“(Por qué no cuidas tu territorio? / Si viviera Mikut, se avergonzaria de ti”
(vv. 22-23). Asi, se entiende que la voz poética, gracias a sus conocimien-
tos sobre la cosmovision wampis que le permiten configurarse como una
intelectual wampis y activista del medio ambiente, asume el rol de inculcar
a los lectores las ensenanzas de Mikut, visto como el prototipo del sujeto
que cuida su territorio, cuya memoria debe honrarse precisamente cum-
pliendo sus ensefianzas. En este contexto, la voz poética posee también la
capacidad de plantear medidas para la conservacion del medio ambiente y
las expresa a modo de mandatos a través de la repeticion del verbo “cui-
dar” en modo imperativo: “Cuida el Rio Santiago, cuida el agua” (énfasis
nuestro, v. 24) y “[c]uida tu territorio” (énfasis nuestro, p. 32). La referen-
cia a Rio Santiago es importante para especificar el espacio que es afectado
por la contaminacion del agua. Recordemos que Rio Santiago es el distrito
donde vivi6é Dina Ananco desde los casi seis meses de nacida. Segun la Fi-
cha del Pueblo Wampis, publicada por el Ministerio de Cultura, el nombre
de este distrito se debe a su ubicacion en el valle del rio Santiago, donde
habitan comunidades awajin y wampis (Ministerio de Cultura, s.f.,, p. 2).
Es decir, se trata de una zona cuyo mayor recurso natural es el agua, sin
embargo, se esta contaminando por la falta de consciencia ambiental que
ocasiona el desinterés por evitar esta problematica, ya que al parecer no le
dan importancia al aseo e igual se “bafian” en las aguas llenas de gusano
y excremento. Ante esta situacion, la voz poética busca hacia los altimos
versos hacer reflexionar a los pobladores wampis: “A//f nadan los nifios.
Alli, las mujeres cogen agua. / A/li transitan los sabios” (€nfasis nuestro,
vv. 28-30). En estos versos, a través de la anafora que repite el adverbio
de lugar “alli”, enfatiza y hace referencia a las aguas del rio Santiago,
donde los nifios, las mujeres y los sabios son susceptibles a enfermarse
debido a que consumen aguas contaminadas. De esta forma, el verso fi-

369



Una lectura ecocritica de los Poemas “Guardianes del Bosque” y “Mikut” de Dina Ananco
Drassinober Manuel Sanchez Carhuancho

nal “[c]uida tu territorio” (v. 32) redondea la idea central del cuidado del
medio ambiente y reafirma la postura de la voz poética como activista del
medio ambiente que utiliza la imagen de Mikut, personaje legendario de
la cosmovision wampis, para sensibilizar sobre el respeto a la naturaleza,
como una reivindicacion del biocentrismo que se ha perdido en las nuevas
generaciones por falta de conocimientos sobre las ensefianzas del lider de
su comunidad.

5. Conclusiones

En base a todo lo desarrollado en el presente articulo, podemos
concluir, en primer lugar, en que la ecocritica es un enfoque importante
para examinar el modo de representacion de la naturaleza en los textos
literarios y la relacion que se establece entre el ser humano y el medio
ambiente. Asimismo, por dichos rasgos, es una herramienta importante
para acercarse a la poesia amerindia, donde los temas de la problematica
medioambiental y la defensa del territorio son recurrentes en relacién con
la cosmovision indigena, que promueve el biocentrismo sobre el antropo-
centrismo.

En segundo lugar, la poesia de Dina Ananco, localizada en sistema
de las literaturas escritas en lenguas originarias en Pert1 y en Latinoamé-
rica, desarrolla el proyecto de visibilizacion y revaloracion de la cultura y
lengua wampis, para lo cual reivindica la filosofia de ecologia profunda
que predomina en el sistema de pensamiento del poblador wampis e indi-
gena en general, ya que promueve el biocentrismo como estilo de vida en
armonia con la naturaleza, la cual es conceptualizada, segiin la cosmovi-
sion amazodnica, como una entidad que debe ser cuidada y respetada.

Finalmente, la poesia de Dina Ananco se vincula con los movi-
mientos poéticos activistas del medio ambiente debido a que la autora usa
su discurso poético como medio para expresar sus reflexiones sobre la pro-
blematica que afecta a la Amazonia, con lo cual busca concientizar a los
lectores sobre el cuidado medioambiental. Para ello, utiliza como recurso
a una voz poética identificada como una intelectual wampis y activista

370



Amazonia Peruana

del medio ambiente que proyecta el compromiso de la autora con la pro-
blematica de la contaminacion ambiental que afecta a su comunidad. De
esta forma, en el poema “Ikamab kuitamin aifia / Guardianes del bosque”
se expresa desde un colectivo identificado como sujetos amazoénicos que
muestran una actitud de respeto hacia la naturaleza, donde se revaloran las
propiedades curativas de las plantas. Por su parte, en el poema “Mikut” se
rememora desde la memoria colectiva al lider wampis Mikut para sensibi-
lizar sobre el cuidado del agua, lo cual constituye una de sus ensefianzas
que se van perdiendo en la actualidad. Esto ultimo evidencia el conflic-
to entre dos puntos de vista presentes en el poemario: (1) la perspectiva
profunda, basada en el antropocentrismo, y (2) la filosofia de la ecologia
profunda, relacionada con el biocentrismo. En este contexto, la voz poé-
tica cuestiona a la perspectiva profunda debido a que esta ocasiona que el
hombre conceptualice a la naturaleza como una entidad que esta bajo su
dominio, por tanto, puede explotarla y contaminarla. Asi, en lugar de ello,
se promueve la filosofia de la ecologia profunda como un acto ético frente
al medio ambiente, que debe ser respetado y conservado.

Referencias bibliograficas

Ananco, D. (2013). Perti: El Baguazo (cuento indigena amazonico). Ser-
vindi. https://www.servindi.org/actualidad/83016

Ananco, D. (2018). Tsunki. Canto General. Revista de Arte y Literatura, 4,
10-11. https://www.academia.edu/37564556/Canto_General Re-
vista_de Arte y Literatura n%C3%BAm 4 2018

Ananco, D. (2021). Sanchiu. (1.* ed.). Pakarina Ediciones.

Arduini, S. (2000). Prolegomenos a una teoria general de las figuras. Uni-
versidad de Murcia.

Arte y cultura. (23 de octubre de 2021). Dina Ananco: “Escribir en len-
guas originarias es hacer justicia por nuestra cultura”. Ojo Vi-

371



Una lectura ecocritica de los Poemas “Guardianes del Bosque” y “Mikut” de Dina Ananco
Drassinober Manuel Sanchez Carhuancho

SOfr. https://ojovisor.lamula.pe/2021/10/23/dina-ananco-escri-
bir-en-lenguas-originarias-es-hacer-justicia-por-nuestra-cultura/
rosanalopezcubas/

Cabel, A., Agliero, M. L., y Arbaiza, F. (2023). La poesia amazdnica perua-
na y su postindigeneidad: Una lectura de las tensiones del yo poé-
tico de Sanchiu de Dina Ananco. Chasqui; Tempe, 52(1), 125-142.

Camasca, E. (2020a). Ecocritica y poesia en Cenizas en la aurora. [Tesis
para optar el grado de Magister en Escritura Creativa. Unidad de
Posgrado, Facultad de Letras y Ciencias Humanas. Universidad
Nacional Mayor de San Marcos, Lima, Peru].

Camasca, E. (2020b). La literatura en la perspectiva de la ecocritica. Tesis,
13(16), 97-110.

Comando Plath. (2021). Dina Ananco. Mapa de Escritoras Pe-
ruanas. https://comandoplath.com/biografia-dina-anan-
co/#1619452206236-0900e3b7-c241

Elguera Olortegui, C. A. (2020). Traducciones territoriales: la defensa de te-
rritorios indigenas en Peru y en Brasil (1960-2000). [Tesis de Doc-
tor en Filosofia, University of Texas at Austin]. https://repositories.
lib.utexas.edu/bitstream/handle/2152/86791/ELGUERAOLORTE-
GUI-DISSERTATION-2020.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Espino, G., y Mamani, M. (2022). La literatura indigena amazonica. Apro-
ximaciones a una cartografia. Letras, 93(138), 54-74. https://doi.
org/10.30920/1etras.93.138.5

Espezua, R. D. (2016). Las consciencias lingiiisticas escriturales en la li-
teratura peruana. [Tesis de doctorado, Universidad Nacional Ma-
yor de San Marcos, Facultad de Letras y Ciencias Humanas, Uni-
dad de Posgrado]. Repositorio institucional Cybertesis UNMSM.

Galvez, J. (2023). Los conceptos de naturaleza en Los perros hambrientos
(1939) de Ciro Alegria. [Tesis de pregrado, Universidad Nacional

372



Amazonia Peruana

Mayor de San Marcos, Facultad de Letras y Ciencias Humanas,
Escuela Profesional de Literatura]. Repositorio institucional Cy-
bertesis UNMSM.

Lubo, O. E. (2021). Revision de nociones ecocriticas para leer la poesia in-
digena en América Latina y el Caribe. Cuadernos de Literatura del
Caribe e Hispanoamérica, (34), 41-60. https://doi.org/10.15648/
cl..34.2021.3620

Ministerio de Cultura. (s.f.). Ficha del Pueblo Wampis. https://bdpi.cultu-
ra.gob.pe/sites/default/files/archivos/pueblos_indigenas.f.icha%20
de%20Pueblo%20Wampis.pdf

Mejia, K., y Rengifo, E. (2000). Plantas medicinales de uso popular en
la Amazonia peruana. (2.* ed.). Agencia Espafiola de Cooperacion
Internacional.

Ortiz, C. G. (2023). Poéticas en lenguas originarias escritas por mujeres en
Pert. Acta Sientiarum. Language and Culture, 45, 1-12. 10.4025/
actascilangcult.v4511.64544

Péucar, C. (2023, 26 de febrero). Dina Ananco Ahuananchi: “Hasta ahora
no he podido caminar en Lima con mi tarach”. La Republica. ht-
tps://larepublica.pe/domingo/2023/02/19/dina-ananco-awananchi-
hasta-ahora-no-he-podido-caminar-en-lima-con-mi-tarach-367042

Pro & Contra. (20 de agosto de 2019). La poesia es un planeta de ar-
boles vivos. Pro & Contra. https://proycontra.com.pe/manifie-
sto-del-grupo-urcututu/

Ramirez, S. (2022). Analisis ecocritico de Un dia en el Paraiso de Car-
los Framb: dos representaciones y una mirada afectuosa sobre
la naturaleza. [ Trabajo de grado profesional]. Facultad de Comu-
nicaciones y Filologia. Universidad de Antioquia, Medellin, Co-
lombia.

373



Una lectura ecocritica de los Poemas “Guardianes del Bosque” y “Mikut” de Dina Ananco
Drassinober Manuel Sanchez Carhuancho

Rios, M. E. (2014). Escritoras indigenas del México contemporaneo.
Fuentes Humanisticas, 28(49), 47-60. https://core.ac.uk/down-
load/pdf/83080084.pdf

Sanchez, D. M. (2023). Cosmovision, identidad e imagen de la mujer
wampis en el poemario Sanchiu (2021), de Dina Ananco. Escritu-
ra y Pensamiento. 22(47). https://doi.org/10.15381/escrypensam.
v22147.24564

Sanchez, D. M. (2024a). Saber académico e interculturalidad en San-
chiu, de Dina Ananco, poeta wampis. Sinéctica, Revista Electro-
nica de Educacion, (62), e1587. https://doi.org/10.31391/S2007-
7033(2024)0062-004

Sanchez, D. M. (2024b). La imagen de la abuela en el poemario Sanchiu,
de Dina Ananco. Escritura y Pensamiento. 23(49). https://doi.
org/10.15381/escrypensam.v23i49.26809

Stocco, M. (2021). Autotraduccion y retraduccion en la poesia mapuche:
las versiones al mapuzungun de Leonel Lienlaf y Victor Cifuen-
tes. Anclajes, 25(1), 181-195. https://doi.org/10.19137/ancla-
jes-2021-25113

Stocco, M. (2022). Mas alla del paradigma monolingiie: la autotraduc-
cion literaria en lenguas indigenas en Argentina. Mutatis Mutandis,
15(1), 8-26. https://doi.org/10.17533/udea.mut.v15n1a02

Viveiros, E. (2010). Metafisicas canibales. Lineas de antropologia postes-
tructural. (S. Mastrangelo, Trans.). Katz Editores. (Obra original
publicada en 2009).

Zapata, C. (2008). Los intelectuales indigenas y el discurso anticolonialis-
ta. Discursos y Practicas, 1(2), 113-140.

374



AMAZONIA == ‘@///§\© S8 Amazonia Peruana, Volumen XIX, N."37, agosto 2024; pp.375-406
PERUANA ?;ﬁé@; 7@@ CEE‘%\?\({>>’Z@£ é% ) p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663
https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.490

CARACTERIZACION INICIAL DEL SITIO
ARQUEOLOGICO TIGRE PLAYA,
BaJo MARANON - PERU

INITIAL CHARACTERIZATION OF THE ARCHAEOLOGICAL
SiTe TiGRE PLAYA, LowerR MARANON - PERU

Jorge Carranza Orbegoso
Museo de San Lorenzo Monsefior José Luis Astigarraga Lizarralde
j-carranzaorbegoso@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1635-3778

Envio: 17 de febrero 2024 Aceptacion: 20 de mayo 2024 Publicacion: 16 de agosto 2024

A la Hna. Maria Dolores Garcia Tomds y la
Compaiiia Misionera del Sagrado Corazon de Jesus.

Resumen

El presente reporte detalla algunas caracteristicas del material ar-
queoldgico proveniente del sitio Tigre Playa, ubicado en la cuenca baja del
rio Maranén. Una répida revision de la muestra define el sitio arqueoldgico
como un asentamiento habitacional riberefio, indicando ocupaciones co-
rrespondientes a los periodos Desarrollo Selvatico y Tardio de la planicie
amazonica (Myers, 1988).

Palabras clave: Tigre Playa; San Lorenzo; Barranca; Datem del Maraiion;
Bajo Maranon.



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Mararion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

Abstract

This report details some characteristics of the archaeological ma-
terial from the Tigre Playa site, located in the lower Marafion river basin.
A quick review of the sample defines the archaeological site as a riverside
habitational settlement, indicating occupations corresponding to the Selvat-
ic and Late Development periods of the Amazonian plain (Myers, 1988).

Keywords: Tigre Playa; San Lorenzo; Barranca; Datem del Marafion;
Lower Maranon.

1. Introduccion

En las Ultimas décadas hemos sido testigos de la perdida, dafios y
afectacion de diversos sitios arqueologicos ubicados en la ribera de los rios
Morona, Pastaza y Marafion, debido a la erosion y desprendimiento de los
taludes de las terrazas fluviales en las cuales se encuentran.

Podemos mencionar los casos de los sitios La Luna (Morona),
Puerto Alegria (Morona) (Myers y Rivas, 2005), San Sebastian (Pastaza),
Linches (Marafén), Isla Nuevo Topal (Marafion) (Garcia, 2013; MAANP,
2001a), entre otros.

Sin embargo, y a pesar de estos eventos, parte de la evidencia ar-
queoldgica que se hallaba en los sitios fue recuperada de los derrumbes por
los lugarefios, quienes eran conscientes de su importancia cultural, tal es el
caso del sitio Tigre Playa, razon por la cual consideramos este breve informe
para denotar su importancia en el contexto arqueoldgico del bajo Marafion.

2. Localizacion y entorno natural

El curso inferior del rio Marafién recorre el llano amazdnico en
direccion oeste-este desde el Pongo de Manseriche hasta su confluencia
con el rio Ucayali, cerca de la ciudad de Nauta, donde inicia el gran rio
Amazonas.

376



Amazonia Peruana

Tiene como principales afluentes a los rios Morona, Pastaza, Uri-
tuyacu, Chambira y Tigre en su margen norte y a los rios Apaga, Potro,
Cahuapanas, Huallaga y Samiria en su margen sur.

El centro poblado menor Nuevo Tigre Playa, conocido localmen-
te como Tigre Playa, se ubica en la margen izquierda del rio Maraidn,
asentado en una terraza baja aluvial, entre la desembocadura de los rios
Sasipahua y Urituyacu (Fig. 1)".

El 4rea que ocupa presenta una topografia llana, ligeramente acci-
dentada, cubierta de vegetacion propia de la selva baja y, como es recu-
rrente en la Amazonia, el poblado se superpone al sitio arqueolédgico.

El acceso a Tigre Playa se realiza de manera fluvial, siguiendo el
curso del rio Maranon en direccion oeste, distante 33 km desde la ciudad
capital de San Lorenzo, ubicada en el distrito de Barranca, provincia Da-
tem del Marafion, departamento de Loreto?.

= WL |
5 A Ro| i«
¥ MARTI : . 183

| | 150

BOCA SASIPAHUA NUEVO TIGREPLAYA

— e e R R L

= s ;

RNl i 777\\,‘ = : ?j;
7 ropezén, < I

) Nz, —1

= S N = ‘ 120 |

ACHUSO '\( 7~ i —
Q-”yl: \92 o A 7 95@’?” %8

Pa—, N1 — |

/[‘m 84l 5 : 1 -

9 Am

G
Estrella, - 5 . /‘:"'

12157

iloSun Gat
g 06

Fig. 1 Centro poblado Tigre Playa, denominado en la carta nacional como Nuevo Tigreplaya,

(Barranca-Datem del Marafion-Loreto)

Nota. Carta Nacional del Perti; Barranca, Peru 1561 (hoja 10j) serie J631, edicion
1-DMA, escala 1:100,000; impresa en 1993, Instituto Geografico Nacional.

377



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Mararion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

3. Estudios arqueoldgicos previos

De manera sucinta haremos referencia a la arqueologia del bajo
Maraiién y sus principales afluentes en favor de contextualizar el sitio ar-
queologico Tigre Playa.

Una de las primeras referencias arqueologicas para el area la pro-
porcionan DeBoer, Ross, E., Ross, J. y Veale (1984), quienes describen
una coleccion de material cerdmico proveniente del sitio arqueoldgico Ka-
mihun, e igualmente identifican el sitio Anatico, en las proximidades del
lago epdnimo; ambos en la subcuenca del rio Huasaga, principal afluente
derecho del rio Pastaza. Los autores definen el estilo cerdmico Kamihun
caracterizado por la decoracion incisa y punteada, y lo ubican temporal-
mente al interior del periodo Formativo Selvético, por la similitud que
guarda con el material del sitio arqueoldgico Huasaga, ubicado aguas arri-
ba, en la actual Amazonia ecuatoriana (DeBoer et al., 1984, p. 7).

En 1987, la Hna. Maria Dolores Garcia Tomés de la Compaiiia
Misionera del Sagrado Corazon de Jesus (CMSCJ) desarrolla el proyecto
“Recopilacion de mitos de la cultura Chayahuita”, el cual tenia como prin-
cipal objetivo recuperar la historia tradicional del grupo indigena Shawi.
Parte de la metodologia del proyecto comprendid la recoleccion de ma-
terial etnografico, arqueoldgico, paleontologico y geoldgico de la region
(Garcia, 1993, pp.12-16; Regan, 2020).

Con respecto a los materiales arqueoldgicos recuperados, estos
proceden de las cuencas de los rios Potro, Morona, Cahuapanas, Pastaza,
Aypena y Marafion (Garcia, 2002). En el afio 2000, la coleccion fue inven-
tariada y catalogada por la Mision Arqueologica en la Amazonia Nor-Pe-
ruana (MAANP) de la Pontificia Universidad Catolica del Perti, liderada
por la Dra. A. Inés Del Aguila Rios y el Lic. Juan D. Mogrovejo Rosales.
Producto del analisis de la coleccion se determind la existencia de 5526 es-
pecimenes, entre artefactos de ceramica y material litico, completos y frag-
mentados, que han sido situados temporalmente entre el periodo Formativo
¢ Historico de la llanura amazénica (MAANP, 2001a, 2001b, 2016)°.

378



Amazonia Peruana

Adicionalmente, Garcia (2000, p. 127) sefiala la existencia de una
serie de sitios arqueologicos en las proximidades de los poblados de las
comunidades nativas de San Juan, Santa Maria de Cahuapanas y Santa
Martha, en la cuenca del rio Cahuapanas; y Zapote, Chacatan y Pueblo
Chayahuita en el rio Sillay*.

En el 2003, Rivas participé de una comision de viaje al interior de
la antigua configuracion de la provincia del Alto Amazonas, actualmente
territorio de la provincia Datem del Marafion, informando del hallazgo de
importantes sitios arqueoldgicos, como la Cueva del Pongo (AICHI 1),
ubicado en la cuenca del Aichiyacu, afluente izquierdo del rio Potro y los
sitios de Puerto Alegria (MORO 1) y La Luna (MORO 2) localizados en la
cuenca del rio Morona (Myers y Rivas, 2005; Pérez, 2014).

El diagnostico arqueoldgico del Proyecto de Mesozonificacion
Ecoloégica-Econdmica en las cuencas de los rios Pastaza y Morona, dirigi-
do por el Fondo de Promocion de las Areas Naturales Protegidas del Perti
(Profonanpe), el cual tenia como objetivo principal describir las diferen-
tes potencialidades y limitaciones de las cuencas de los rios en mencion,
desarrollado en el ano 2006, concluyd con la existencia de 86 sitios ar-
queoldgicos en la region de los rios Pastaza y Morona, lo cual confirma el
potencial arqueologico del area (Rivas, 2007; Rivas, Medina, Abanto, Rios
y Caldas, 2008; La Region, 2013a)°.

Por otra parte, en 1980, Myers registra los sitios arqueologicos
Achual tipishca (HUA 80-1), El Yarinal (HUA 80-2) y HUA 80-3, en las
inmediaciones de la laguna Achual Tipishca, en el bajo Huallaga. Las evi-
dencias registradas sefialan ocupaciones arqueoldgicas que datan desde el
periodo del Desarrollo Selvatico hasta el Tardio (Myers, 1985).

A lo largo de las riberas del Bajo Urituyacu, Ravines (1998) re-
fiere una serie de hallazgos arqueoldgicos: URI-1, URI-2, Cachuela So-
limar (URI-3), Zapallar (URI-4), URI-5a, URI-5b, URI-6, San Juan de
Abejaico (URI-7) los cuales sittia entre los periodos del Desarrollo Sel-
vatico y Tardio.

379



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Mararion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

A mediados de la década de 1980, Morales desarrolla el “Proyecto
Arqueologia Amazonica en el area Nor-Oriental de la Llanura Amazonica
del Per”, cuyo propdsito fue aportar nuevos conocimientos al panorama
arqueologico de la Amazonia peruana a través de la investigacion en diver-
sas cuencas de la region.

Dentro de dicho proyecto, ejecuta exploraciones y excavaciones
arqueologicas en el rio Chambira y sus afluentes, documentando sitios ar-
queologicos en las inmediaciones de los poblados de Nueva Esperanza, en
la cuenca media del Chambira; San Jorge, en la confluencia del Siamba
con el Chambira; Nueva Angora en el Tigrillo medio; y el bajo Pucaya-
co; obteniendo como resultado tres ocupaciones y cuatro fases alfareras
(Chambira, Siamba, Tigrillo y Urarina) que detallan una continua ocupa-
cion desde los primeros periodos hasta los tardios de la planicie amazonica
(Morales, 1992, 1993, 1998)°.

Asimismo, en el ano 2000, Morales desarrolld un programa de
prospeccion y excavacion arqueologica en las inmediaciones de las cochas
Yarina y Cuyacuyote, en el bajo Samiria, referenciando sitios arqueoldgi-
cos y ejecutando un plan de excavaciones en el sitio El Zapotal, determi-
nando dos ocupaciones (Policroma y Cumancaya) vinculadas al periodo
Tardio (Morales, 2019; Morales y Mujica, 2014).

Trabajos de evaluacion arqueologica, en sus diversas modalida-
des, han permitido evidenciar sitios arqueologicos en las riberas del rio
Marafion, principalmente en el area de los poblados de Cuninico, May-
puco, San Pedro y San José de Saramuro. Los materiales arqueoldgicos
documentados revelan una cronologia tardia para los mismos (ECSA In-
genieros S.A., 2008; Mac Kay, 2009; Mac Kay y Santa Cruz, 2009; La
Region, 2013b).

Para la cuenca del rio Tigre se ha localizado el sitio arqueologico
Rio Tigre 1, en el area de la comunidad nativa Santa Maria de Providencia,
e Intutillo 1 y Aucayacu 1, a orillas de la quebrada Intutillo. El programa
arqueologico recuper6 evidencias que sitiian los sitios arqueoldgicos den-
tro de los periodos tardios del llano amazonico (Fierro, 2012).

380



Amazonia Peruana

Ademas, en el rio Corrientes, principal afluente derecho del rio Ti-
gre, se han registrado los sitios arqueolédgicos de Platanoyacu (CORR-1),
en la quebrada homoénima, y Valencia (CORR-2) en el propio rio Corrien-
tes (Fung, 1982; Ravines, 1981, 1982). En el sitio arqueologico Valencia
se excavo un extenso cementerio de urnas funerarias asignandolo a los
periodos tardios de la region.

Sumado a esto, en la seccion baja del Corrientes se ha encontrado
material arqueoldgico en el poblado de Boca de Copal, ubicado en la inter-
seccion de los rios Copal y Corrientes; igualmente en el area de la comuni-
dad nativa Cuchara, a orillas del rio Corrientes, asimismo en la comunidad
nativa San Juan de Pavayacu, en la union del rio Pavayacu con el rio Tigre
(ECSA Ingenieros S.A., 2008; Mac Kay, 2009; Mac Kay y Santa Cruz,
2009, p. 72; Quispesivana et al., 1999, pp. 191-195)".

Mallco (2016) desarroll6 un reconocimiento arqueologico en areas
de comunidades nativas, en la cuenca de los rios Pastaza, Tigre y Maraiion,
corroborando la existencia de fragmentos de ceramica y material litico en
sitios arqueoldgicos documentados previamente, ademds de registrar 44
nuevas areas arqueoldgicas.

En alusion a estas nuevas areas, para la cuenca del rio Tigre descri-
be ocho sitios arqueoldgicos, entre los que destacan Intuto (Centro poblado
Intuto), Santa Elena (LO-TIG-SELE-06, comunidad nativa Santa Elena)
y Solima (LO-TIG-SOL-08, comunidad nativa Piura); y para su principal
afluente, el rio Corrientes, reconoce 11 nuevas areas, entre los menciona-
dos, sobresalen Santa Rosa (LO-COR-SROS-02, comunidad nativa Santa
Rosa) y Santa Elena (LO-COR-SELE-08, comunidad nativa Santa Elena).
Por tanto, se ha evidenciado ceramica decorada fragmentada, sellos y par-
tes de figurinas antropomorfas, y hachas liticas pulimentadas; materiales
arqueoldgicos que indican una temporalidad bastante variada.

Finalmente, en el bajo Maraién y sus principales afluentes, se han
registrado numerosas evidencias y sitios arqueoldgicos que detallan una
larga ocupacion en esta parte de la Amazonia (Coomes, Rivas, Abizaid y
Takasaki, 2021; Rivas, 2005b)%.

381



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Mararion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

4. Elsitio arqueoldgico Tigre Playa

El sitio arqueolodgico Tigre Playa se ubica en una terraza aluvial
formada en la margen izquierda del rio Marafion, subyaciendo bajo el cen-
tro poblado del mismo nombre, en la coordenada referencial UTM (WGS
84): 9467994.16 N, 297795.44 E y a una altura de 135 msnm (Fig. 2).

Fig. 2 Vista panoramica del area (a) oeste y (b) este del centro poblado

Tigre playa (Garcia, 2005)

Debido a la cobertura boscosa, es dificil precisar sus limites; sin
embargo, el hallazgo fortuito de material cultural en el terreno por parte
de los pobladores, asi como la exposicion de un estrato cultural en el ta-
lud de la terraza a causa de la erosion fluvial, denotan una extension de
1.3 km en la margen del rio, teniendo como puntos extremos referencia-
les las coordenadas UTM (WGS 84) oeste 9467921.00 N, 296991.00 E y
este 9467974.00 N, 298339.00 E, adentrandose al interior de la terraza por
aproximadamente 150 m.

En el perfil estratigrafico expuesto, el estrato cultural, tiene un es-
pesor aproximado de 0.30 m y se encuentra a una profundidad promedio
de 1.50 m, el cual fluctta entre los 0.50 m y 2.20 m de la superficie actual
del terreno.

El desbarrancamiento del talud, aunado al descenso del caudal
del rio durante la época de vaciante, ha evidenciado una mayor concen-

382



Amazonia Peruana

tracion de material arqueologico, en los extremos oeste y este del area
habitada.

5. Materiales arqueologicos

A mediados del afio 2005, consciente de la progresiva destruccion
del sitio y del riesgo de pérdida del material cultural, proclive a desapare-
cer en las aguas del rio, el profesor Huberd Alfredo Garcia Valles’, deci-
di6 recuperar del desmoronamiento de la ribera, el material arqueologico
y resguardarlo en la Instituciéon Educativa N.° 62098 Tigre Playa, en favor
de concientizar a la poblacion sobre el valor patrimonial de dichos bienes
(Garcia, 2005, 2013; La Region, 2006).

En mayo de 2020, el profesor Garcia puso a nuestra disposicioén
los materiales recuperados, lo cual nos permitié desarrollar una primera
clasificacion de los fragmentos de ceramica, entre los que identificamos
vasijas decoradas, torteros, adornos auriculares y topias; asi como del
material litico compuesto por hachas pulimentadas, preformas de hachas
y pulidores. De la revision de la muestra se desprenden las siguientes
observaciones.

5.1. Material ceramico

Se contabilizé poco mas de 170 fragmentos decorados, entre bor-
des, golletes, fragmentos de cuerpo, asas, bases y apéndices; de igual for-
ma se observaron 18 torteros, un par de adornos auriculares y cuatro to-
pias. Seglin su decoracion, el material se reune en dos grupos estilisticos:
incisa-excisa y corrugado.

La ceramica con decoracion incisa-excisa ha sido recuperada de
los derrumbes del talud ocurridos en el extremo oeste y la ceramica con
decoracion corrugada y fragmenteria asociada, del perfil colapsado en el
extremo este del sitio arqueoldgico.

383



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Mararion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

5.1.1. Grupo ceramico con decoracion incisa-excisa

Presenta el mayor numero de fragmentos, un total de 157, que pue-
den subdividirse en: ceramica con decoracidn incisa-excisa sobre fondo
natural (133 tiestos) (Fig. 3a-b) y cerdmica con decoracion incisa-excisa
sobre engobe rojo (24 tiestos) (Fig. 3c¢).

En lineas generales, la técnica de manufactura registrada es el mo-
delado por rollos. La pasta de los fragmentos es de textura fina, de consis-
tencia semicompacta, fractura irregular, y cuenta con antiplasticos finos de
origen mineral.

Producto de su coccion, por oxidacion, el color de la pasta varia de
anaranjado al anaranjado marron, mostrando un nucleo central gris. Todos
los fragmentos analizados evidencian un tratamiento de la superficie inte-
rior mediante el alisado.

Por su morfologia, en ambos subgrupos se pueden definir: cuencos
carenados con borde expandido, cuencos semiesféricos con borde lige-
ramente curvo, cuencos semiesféricos con borde expandido, escudillas y
botellas con asa puente. Por lo general, los diametros de la boca de los
cuencos y escudillas varian entre 15 y 25 cm y el grosor de sus paredes
poseen entre 0.6 y 0.8 cm.

En este grupo ceramico podemos ubicar seis torteros con este tipo
de decoracion. Las formas decorativas son curvilineas, espirales y geomé-
tricas.

384



Amazonia Peruana

Fig. 3a Fragmentos de ceramica con (a) decoracion incisa-excisa

sobre fondo natural: bordes

385



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Mararion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

Figura 3b-c Fragmentos de ceramica con (b) decoracion incisa-excisa sobre fondo natural:
bordes, asas, picos, apéndices y bases, y (c) decoracion incisa-excisa sobre engobe rojo: bordes,

cuerpos, asas.

386



Amazonia Peruana

5.1.2. Grupo ceramico con decoracion corrugada

La muestra de ceramica corrugada y la fragmenteria no decorada,
que guarda similitud en su composicion con el grupo, suman un total de
15 tiestos (Fig. 4-5).

La pasta es de textura media y consistencia semicompacta, presen-
ta rotura irregular, incluye desengrasantes medianamente finos de caracter
organico e inorganico. Al igual que el grupo anterior, el color de la pasta
varia de anaranjado al anaranjado marron, nicleo central gris y el trata-
miento de la superficie interior es el alisado.

La forma de los fragmentos define cuencos con borde directo,
cuencos carenados con borde convergente, vasijas cerradas con cuello
corto vertical y borde evertido, y vasijas abiertas con borde evertido. El
diametro de boca de cuencos y vasijas fluctua entre los 16 y 25 cm y el
espesor de las paredes se encuentra entre los 0.5 y 1.4 cm.

En este conjunto podemos incluir un par de adornos auriculares,
cuatro topias y 12 torteros. La decoracion corrugada ocupa el gollete y
borde de las vasijas, a manera de corrugado sencillo y corrugado con im-
presion de dedo.

387



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Mararion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

Fig. 4 Fragmentos de ceramica corrugada y fragmenteria no decorada: bordes, bases, golletes,

topias y adornos auditivos

388



Amazonia Peruana

Fig. 5 Vasijas de ceramica con decoracion corrugada y sin decoracion provenientes

del area este (Garcia, 2005).

Nota. La ceramica de la fotografia derecha presenta pintura moderna.

5.2. Material litico

Las piezas liticas comprenden un pequeiio canto rodado fracturado,
presumiblemente un pulidor, 10 hachas pulimentadas en regular estado de
conservacion, en la que el lado cortante es paralelo al mango y presentan
surcos laterales simples cercanos a la base, con lo cual se buscaba ajustar
la hoja al mango, y dos preformas de hachas (Fig. 6).

389



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Mararion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

Fig. 6 Hachas pulimentadas, preformas y pulidores

6. Anotaciones finales

La evidencia indica que el sitio arqueologico Tigre Playa corres-
ponde a un asentamiento de caracter habitacional riberefio.

De la ceramica registrada, el grupo con decoracion incisa-excisa se
vincula con el periodo de Desarrollo Selvatico (500 a.C. - 950 d.C.) y el
grupo afin con la decoracion corrugada se relaciona al periodo Tardio (950
d.C. - 1532 d.C.) definido por Myers (1988). En ambos casos, la muestra
identifica principalmente vasijas utilizadas para comer y beber, mientras
que algunos fragmentos estan relacionados con la preparacion y conserva-
cion de alimentos y liquidos.

390



Amazonia Peruana

Los estilos ceramicos descritos tienen sus correlaciones en los si-
tios arqueologicos Puerto Alegria y La Luna (Myers y Rivas, 2005; Rojas,
2005), situados en el rio Morona; los hallazgos fortuitos registrados en los
rios Huasaga (El Comercio, 1964) y Huitoyacu (Kanatari, 1985), afluentes
del Pastaza; los asentamientos referenciados en el bajo Urituyacu (Ravi-
nes, 1998); las ocupaciones arqueologicas ubicadas en el rio Chambira
(Morales, 1992, 1993, 1998; Myers y Dean, 1999); el sitio El Zapotal,
en el bajo Samiria (Morales, 2019; Morales y Mujica, 2014), y los sitios
arqueoldgicos Cuninico y Maipuco en el bajo Marafion (Mac Kay y Santa
Cruz, 2009).

Cabe mencionar que, en relacion con la ceramica con decoracion
incisa-excisa, se han registrado algunos vasos decorados en la cuenca del
rio Morona. Estos recipientes presentan un cuerpo troncoconico invertido,
borde directo con labio recto y base plana. La decoracion se realizo a través
de incisiones y excisiones, ademas de aplicar pintura de color rojo y ama-
rillo. Los disefios presentes en la ceramica incluyen motivos geométricos y
antropomorfos. Estos vasos tienen dimensiones promedio de 11 cm de al-
turay 16 cm de didmetro en la boca. Se han identificado tres ejemplares en
el sitio arqueoldgico La Luna, cercano a la comunidad nativa Pinshacocha
(Rivas, 2007, Foto 14.62, 14.64), y un cuarto en las proximidades de la co-
munidad nativa Puerto Pifayal, ubicada en la quebrada Pushaga, afluente iz-
quierdo del rio Morona (MAANP, 2001b, Espécimen N.° 288) (Fig. 7a-b).

Los disefios antropomorfos de los vasos de ceramica presentan
rostros a cada lado del recipiente, con la representacion de dos aspectos
opuestos de una faz, vasijas que habrian estado asociadas a urnas funera-
rias, a manera de ajuar (Rivas et al., 2008, p. 287).

Para el periodo Tardio se han observado diferentes objetos de cera-
mica como torteros, los cuales son artefactos con perforacion céntrica para
introducir el huso, lo que evidencia la elaboracion de hilos, como parte de
una actividad textil doméstica.

Igualmente se han encontrado topias, estos son soportes de arcilla
cocida de forma cilindrica, hiperbolica o trapezoidal que sirven de sostén

391



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Maraiion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

al recipiente expuesto al fuego; por lo general durante la preparacion de
alimentos. El uso extendido de topias ha sido documentado en diferentes
contextos arqueologicos y etnograficos en la planicie amazoénica (Myers,
1988).

En cuanto a los adornos auriculares, se trata de discos so6lidos de
ceramica con acanaladura en el borde, los cuales se colocaban en una per-
foracion expandida del 16bulo de las orejas, con el fin de servir como dis-
tintivo étnico, social o de género.

Un adorno auricular, similar a los detallados, fue hallado cerca de
la comunidad nativa Yankuntich, ubicada en la quebrada Situchi, cuenca
del rio Morona (MAANP, 2001b, Espécimen N.° 152). Es relevante sefia-
lar que en la comunidad nativa Inca Roca, situada en la quebrada Sicuan-
ga, también en el rio Morona, se ha registrado una figurina antropomorfa,
la cual muestra un personaje de importancia que lleva, entre otros adornos
corporales, unos discos auriculares similares a los descritos (Mogrovejo,
2020, p. 155, Espécimen 173).

Por otra parte, el profesor Garcia nos proporcion6 una vasija de
ceramica decorada de perfil compuesto, ubicada por un poblador mien-
tras excavaba una zanja en el poblado Tigre Playa, la cual se define por
la forma de una escudilla alta con base redondeada plana (Diametro de
la boca: 13 cm, alto: 9 cm) y, en contraposicidon, un cuenco bajo semies-
férico (Diametro de la boca: 24 cm, alto: 6 cm). La decoracion es pin-
tura roja en bandas anchas sobre fondo natural, con motivos geométri-
cos (espirales y triangulos), en la escudilla superior, se observan rostros
antropomorfos, presumiblemente en nimero de cuatro y dispuestos en
contraposicion invertida (Fig. 7¢). La modalidad decorativa de la vasija
la filia a la tradicion Muitzentza del periodo Tardio, definida en el alto
Pastaza (Saulieu, 2013).

Ceramica con decoracion similar ha sido registrada en las inmedia-
ciones de las comunidades nativas Huagramona (LO-PT-001), Pafayacu
(Espinosa, 2007, Foto 6; Rivas, 2007, pp. 71-78; Rivas et al., 2008, pp.
282-283, Foto 4-5) y San Fernando en el rio Pastaza, la comunidad nativa

392



Amazonia Peruana

Unién Zancudo en el rio Nucuray (Fig. 7d, f) y el sitio arqueoldgico Valen-
cia, rio Corrientes (Fung, 1982, Figura 2).

En referencia a la forma, Ravines (1982, pp. 145-146, Lamina 2B)
define una vasija similar hallada en el cementerio prehispanico de Valencia
como tapa de urna funeraria. Vasijas semejantes, han sido documentadas
en el alto Aypena (MAANP, 2001b, Espécimen N.° 509), el sitio arqueo-
logico Isla Nuevo Topal, rio Marafion (Fig. 7¢) y en las inmediaciones del
sitio Intutillo 1, cuenca del rio Tigre (Fierro, 2012).

Con respecto a los artefactos liticos, la fuente de materia prima mas
cercana al sitio arqueologico Tigre Playa se ubica en el rio Potro, afluen-
te sur del rio Marafion. El desgaste y fractura observado en los objetos
indican la alta utilidad concedida a la herramienta, considerando que las
hachas pulimentadas han sido fundamentales para los trabajos agricolas.

Finalmente, conviene destacar que la iniciativa del profesor Gar-
cia, de resguardar los materiales arqueoldgicos en la institucion educativa
del centro poblado, derivé en la concientizacion y la participacion de la po-
blacion al habilitar un centro de interpretacion, en el cual, frente a alguna
visita ocasional, la comunidad se reunia y exponia los diferentes hallazgos
fortuitos del area, enfatizando en la antigiiedad del lugar y el valor patri-
monial del mismo.

393



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Mararion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

Fig. 7 Ceramica decorada de sitios arqueoldgicos del area.

394



Amazonia Peruana

Nota. Ceramica con decoracion incisa-excisa y pintada de los sitios arqueolo-
gicos (a) La Luna (Col. H. Garcia) y (b) Puerto Pifayal, rio Morona (MAANP, 2001b).
Ceramica de la tradicion Muitzentza de los sitios (c¢) Tigre playa, rio Maraién (Garcia,
2005), (d) San Fernando, rio Pastaza (Foto: J. Gallego, 2012) y (f) Union Zancudo, rio
Nucuray (Presenta repintado moderno, Col. IESIBI Yankuam Jintia-SL). Ceramica fune-

raria del sitio (e) Isla Nuevo Topal, rio Marafion (Col. H. Garcia).

Agradecimientos

Al Prof. Huberd Alfredo Garcia Valles, por los materiales brindados
y la informacion referente al sitio arqueologico Tigre Playa; al Lic. Moisés
M. Inga Mendoza, profesor principal del Instituto de Educacion Superior
Pedagdgico Publico Reverendo Padre Cayetano Ardanza y coordinador
pedagdgico del Museo de San Lorenzo Monsenor José Luis Astigarraga
Lizarralde, por las referencias bibliograficas de la localidad; a Mons. Obis-
po José€ Maria Aristin Seco, por las facilidades en el acceso al Archivo del
Vicariato Apostdlico de Yurimaguas; al Patronato Cultural Museo de San
Lorenzo Monsefior José¢ Luis Astigarraga Lizarralde presidido por el Sr.
Adelino Rivera Pérez, Alcalde de la Municipalidad Provincial Datem del
Maraiién (2019-2022), a la Dra. A. Inés Del Aguila Rios y al Lic. Juan
D. Mogrovejo Rosales, asesores académicos del Patronato Cultura, por
su apoyo constante a los trabajos realizados en el area. Finalmente, al Lic.
Santiago Rivas Panduro (1971-2020) por las interminables conversaciones
sobre la Arqueologia amazonica peruana.

Notas

1 Inicialmente, se conocia como Tigre Playa al sector riberefio del rio Marafién comprendido
entre la quebrada Uritoyacu (rio Urituyacu) y la Boca de Sasipagua. El proceso de ocupacion
del centro poblado menor Nuevo Tigre Playa, se inicia a mediados de la década de 1980,
con la reubicacion de los pobladores de la antigua locacion en la margen derecha, afectada
por la erosion del rio, hoy conocida como Primavera (S. Isuiza, comunicacion personal, 2 de
octubre de 2023).

2 Para referencias historicas de la localidad, véase los textos de Garcia (1995), Guerra y Lopez
(1990) y Ruiz y Gonzales (1989).

395



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Mararion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

396

Actualmente, la coleccion se halla almacenada y exhibida en el Museo de San Lorenzo Mon-
sefior Jos¢ Luis Astigarraga Lizarralde (Barranca, Datem del Maraiion, Loreto), consta de
6206 especimenes y se encuentra bajo la custodia del Vicariato Apostélico de Yurimaguas
(Bartenes, 2018; Carranza, 2019, 2021; Del Aguila 2021; Mogrovejo, 2020, 2021). Pequeias
colecciones de material arqueoldgico provenientes del area de estudio pueden observarse en
las exposiciones del Museo Amazoénico de la Direccion Desconcentrada de Cultura de Loreto
del Ministerio de Cultura, Museo Culturas Indigenas Amazonicas de la Fundacion Latinoa-
mericana para el Tropico Amazoénico (FundAmazonia) (Odebrecht Pera, 2016, pp. 284-317)
y la Sala museo El Ojo Verde: Museo Indigena Amazoénico del Programa de Formacion de
Maestros Bilingiies de la Amazonia Peruana (Formabiap) (Landolt y Surrales, 2003, pp. 52,
56) en la ciudad de Iquitos (Maynas, Loreto).

Cabe resaltar que, en las ultimas dos décadas, en la cuenca del rio Paranapura, tributario del
bajo Huallaga, asi como en sus principales afluentes, Rivas desarroll6 un programa de inves-
tigacion arqueolégica y etnografica que ha develado numerosas evidencias y sitios arqueo-
logicos importantes para la region (Aguilar, 2016; Bustamante, Lozano, Navarro, Orefici y
Rivas, 2013; Echevarria, 2006, 2010; Garcia, 2018; La Region, 2010; Reynoso, 2010; Rivas,
2003, 2014a, 2014b, 2015).

Diversos testimonios y hallazgos arqueologicos secundan lo sefialado en dicho proyecto (Al-
varez, 2010; Belaunde, 1991; El Comercio, 1964; Garcia, 2005, 2013; Kanatari, 1985; Ravi-
nes, 1989; La Region, 2006; Rivas, 2005a; Rojas, 2005).

Informacién arqueoldgica complementaria para la cuenca del Chambira ha sido presentada
por el Seminario de Arqueologia del Instituto Riva Agiiero de la Pontificia Universidad Cato-
lica del Peru (SAIRA-PUCP) (Deza, 1979); ECSA Ingenieros S.A. (2008); Mac Kay y Santa
Cruz (2009); Manus (1975) y Myers y Dean (1999).

Deza documenta fragmentos de ceramica arqueologica provenientes del area de Villa Trom-
peteros, en el rio Corrientes, destacando la cabeza de una figura antropomorfa, similar a las
registradas en la cuenca del Chambira (Deza y Delgado, 2018, pp. 96-97).

En la seccion del rio Marafion que antecede al Pongo de Manseriche, Guallart (1997, pp.
71-72, Figura 38-40) documenta una serie de locaciones y parajes donde se han registrado
evidencias arqueologicas, principalmente en las cuencas de los rios Santiago y Cenepa. Para
la seccién que corresponde al rio Amazonas, el Programa Qhapaq Nan del Ministerio de
Cultura, ha detallado una serie de sitios arqueologicos y hallazgos fortuitos en poder de los
pobladores (Rivas, 2006; Vera y Cabanillas, 2006).

Huberd Garcia es residente de la ciudad de San Lorenzo, profesor, musico y promotor cultu-

ral, interesado en revalorar los recursos naturales y culturales de su comunidad.



Amazonia Peruana

Referencias bibliograficas

Aguilar, M. (14 de febrero de 2016). Descubren vestigios de la cultura
Paranapura. La Republica, p. 36.

Alvarez, J. (8 de junio de 2010). Los misterios del Pastaza. La Region, p.
19.

Bartenes, G. (2018). E1 LE.S.P.P. Rvdo. Padre Cayetano Ardanza y el Mu-
seo de San Lorenzo Mons. José Luis Astigarraga Lizarralde. Pluma
Ardancina, (1), 6.

Belaunde, F. (8 de setiembre de 1991). Rimachi: nuestro lago olvidado. La
Cronica, El Dominical, pp. 14-15.

Bustamante, R., Lozano, A., Navarro, G., Orefici, G. y Rivas, S. (2013). Lo
que las piedras cuentan. Cumpanama y los petroglifos de Balsa-
puerto. Lima: Fondo Editorial del Congreso de la Republica.

Carranza, J. (16 al 22 de junio de 2019). Museo de San Lorenzo - Datem
del Marafion Monsefor José Luis Astigarraga Lizarralde. £l Asun-
to, p. 10.

Carranza, J. (2021). Museo de San Lorenzo Monsefior José Luis Astiga-
rraga Lizarralde: Un museo regional en el Datem del Marafion (Lo-
reto). Ponencia presentada en la conferencia especializada del Pro-
grama ACERCA 2021, Direccion de Participacion Ciudadana de la
Direccion General de Defensa del Patrimonio Cultural, Ministerio
de Cultura, Lima.

Coomes, O., Rivas, S., Abizaid, C. y Takasaki, Y. (2021). Geolocation of
unpublished archaeological sites in the Peruvian Amazon. Scientif-
ic Data, 8(290), 1-8. https://doi.org/10.1038/s41597-021-01067-7

DeBoer, W., Ross, E., Ross, J. y Veale, M. (1984). Two ceramic collections
from the rio Huasaga, northem Peru: their place in the prehistory
of the Upper Amazon. En: T. Myers (Ed.), Archaeological investi-

397



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Mararion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

gations in Colombia, Venezuela, and the Amazon (Occasional pub-
lications in anthropology. Archaeology series, N.° 15, pp. 1-12).
Colorado: Museum of Anthropology, University of Northern Col-
orado.

Del Aguila, 1. (2021). Evangelizacion integral y educaciéon patrimonial
cultural en la obra de la Hermana Maria Dolores Garcia Tomas de
la Compafiia Misionera del Sagrado Corazon de Jesus. En 1. Del
Aguila y M. Rojas (Eds.), Imaginario shawi a través de su miisica
v danza. Contribucion etnogrdfica de la Hermana Maria Dolores
Garcia Tomas de la Compania Misionera del Sagrado Corazon
de Jesus (pp. 375-388). Lima: Pontificia Universidad Catolica del
Peru.

Deza, J. (1979). Figurillas de ceramica en el rio Chambira (Pert). En Me-
morias del primer congreso arqueologico ecuatoriano (pp. 210-
222). Quito: Casa de la Cultura Ecuatoriana.

Deza, J. y Delgado, F. (2018). La domesticacion de los Andes: gestion
agricola prehispanica y su aporte al mundo. Lima: Fondo Editorial
Universidad Alas Peruanas.

Echevarria, G. (2006). Petrograbados en la cuenca del rio Cachiyacu. Una
aproximacion arqueoldgica en contexto industrial. Recuperado de
http://www.rupestreweb.info/cachiyacu.html

Echevarria, G. (2010). Circular concavities in the rock art of the Cachi-
yacu river basin, Loreto, Peru. En R. Querejazu y R. Bednarik
(Eds.), Mysterious cup marks: Proceedings of the first internation-
al cupule conference (BAR International Series 2073, pp. 75-84).
Oxford: British Archaeological Reports.

ECSA Ingenieros S.A. (2008). Estudio de impacto ambiental del proyecto
de prospeccion sismica 2D Lote 106 — Cuenca Mararion. Lima:
Ministerio de Energia y Minas.

398



Amazonia Peruana

El Comercio. (27 de enero de 1964). Hallan huaco estilo arabe en la Ama-
zonia. En zona del rio Guasaga, afluente del Pastaza, p. 1.

Espinosa, J. (2007). Proyecto de evaluacion arqueologica sin excavacio-
nes para el area de exploracion sismica en el Lote 102, departa-
mento de Loreto, Peru. Informe Final. Lima: Ministerio de Cultura.

Fierro, K. (2012). Plan de monitoreo arqueologico del programa explora-
torio de los lotes 123 y 129, departamento de Loreto, Il Tempora-
da. Informe Final. Lima: Ministerio de Cultura.

Fung, R. (1982). Notas y comentarios sobre el sitio de Valencia en el rio
Corrientes. Amazonia Peruana, 4(7), 99-137.

Garcia, H. (2005). Notas de campo sobre el hallazgo arqueologico en el
centro poblado Tigre Playa (julio del 2005). Manuscrito inédito,
Museo de San Lorenzo Monsefior José Luis Astigarraga Lizarral-
de, San Lorenzo.

Garcia, H. (2013). Nuestra Amazonia, capital arqueologica de culturas
milenarias, Datem del Maranion. Manuscrito inédito, Museo de
San Lorenzo Monsefior Jos¢ Luis Astigarraga Lizarralde. San Lo-
renzo.

Garcia, L. (2018). Poblacion de la cuenca del rio Cachiyacu, Loreto; du-
rante los siglos XI-XVI: interacciones amazdnicas y el complejo
ceramico Balsapuerto. Ponencia presentada en el coloquio Nuevos
aportes en arqueologia amazonica peruana, Instituto Riva Agiiero,
Pontificia Universidad Catolica del Pert, Lima.

Garcia, M. (1993). Buscando nuestras raices. Historia y cultura Cha-
yahuita, t. 1. Lima: Centro Amazoénico de Antropologia y Aplica-
cion Practica.

Garcia, M. (2000). Buscando nuestras raices. Cosmovision Chayahuita,
t. VIII. Lima: Centro Amazonico de Antropologia y Aplicacion
Practica.

399



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Mararion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

Garcia, M. (2002). Proceso de recopilacion de los restos arqueologicos,
en la actualidad, en custodia en San Lorenzo (Provincia del Alto
Amazonas) - Region Loreto - y provenientes de los distritos de Ca-
huapanas, Balsapuerto, Barranca, Pastaza, Morona y Jeberos.
Manuscrito inédito, Museo de San Lorenzo Monsenor José Luis
Astigarraga Lizarralde, San Lorenzo.

Garcia, P. (1995). San Lorenzo: Pueblos indigenas. Los Cuadernos de San

Lorenzo, (13). Lima: Asociacion Interétnica de Desarrollo de la
Selva Peruana (AIDESEP).

Guallart, J. (1997). La tierra de los cinco rios. Instituto Riva Agiiero N.°
156. Lima: Pontificia Universidad Catolica del Peru.

Guerra, R. y Lopez, M. (1990). Deficiente aprestamiento en la lectura
y escritura en los alumnos del 3er. grado de educacion primaria
del C. E. N.° 62032 de San Lorenzo, Dist. de Barranca, Prov. Alto
Amazonas (Tesis de titulacion inédita, Instituto Superior Pedagogi-
co Bilingiie Reverendo Padre Cayetano Ardanza). Instituto Supe-
rior Pedagdgico Publico Reverendo Padre Cayetano Ardanza, San
Lorenzo.

Kanatari. (22 de diciembre de 1985). Es la mocahua regia hallada en las
inmediaciones del rio Huitoyacu, 2(66), p. 3.

Landolt, G. y Surralles, A. (2003). Serpiente de agua: la vida indigena en
la Amazonia. Serpent of the waters: indigenous life in the Amazon.
Lima: Telefonica del Pert.

Mac Kay, M. (2009). Plan de monitoreo arqueologico adquisicion sismica
2D - Lote 106. Region Loreto. Informe Final. Lima: Ministerio de
Cultura.

Mac Kay, M. y Santa Cruz, R. (2009). Cuninico y Maipuco, dos sitios
arqueologicos en el rio Maranon. Arqueologia y Sociedad, (20),
57-73.

400



Amazonia Peruana

Mallco, R. (2016). Informe Final: Identificacion y registro de sitios y zo-
nas culturales intangibles de interés cultural en los rios Pastaza,
Tigre, Corrientes y Maranon. Proyecto de ampliacion del servicio
de catastro, titulacion y registro de tierras en las comunidades na-
tivas de las cuencas de los rios Pastaza, Tigre, Corrientes y Ma-
ranion de las provincias de Datem del Mararion y Loreto, Region
Loreto. Direccion Regional Agraria de Loreto - Gobierno Regional
de Loreto.

Manus, P. (1975). Informe sobre piezas y fragmentos ceramicos hallados
en la region del Chambira. Informacion de campo N.° 195-b. Ar-
chivos de Lengua y Cultura, Summer Institute of Linguistics - SIL
International.

Mision Arqueoldgica en la Amazonia Nor-Peruana (MAANP). (2001a).
Mision Arqueologica en la Amazonia Nor-Peruana. Informe preli-
minar - Primera etapa: Parte inicial. Vicariato Apostolico de Yu-
rimaguas.

Mision Arqueoldgica en la Amazonia Nor-Peruana (MAANP). (2001b).
Proyecto Arqueologico San Lorenzo, Bajo Maranion. Coleccion Ar-
queologica de San Lorenzo, Alto Amazonas. Vicariato Apostolico
de Yurimaguas.

Mision Arqueolodgica en la Amazonia Nor-Peruana (MAANP). (2016).
Inventario general de las colecciones del Museo de San Lorenzo
Monserior José Luis Astigarraga Lizarralde. San Lorenzo: Museo
de San Lorenzo Monsefior José Luis Astigarraga Lizarralde.

Mogrovejo, J. (2020). Representaciones humanas en la ceramica formativa
de las tierras bajas de la Amazonia norperuana, cuenca del Morona.
En A. Bolanos (Ed.), Amazonas: Ruta Milenaria IV (pp. 149-164).
Ediciones Cope.

Mogrovejo, J. (2021). La musica e instrumentos musicales en los Andes
y la Amazonia prehispanica como indicador de desarrollo. En I.

401



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Mararion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

Del Aguila y M. Rojas (Eds.), Imaginario shawi a través de su
musica y danza. Contribucion etnogrdfica de la Hermana Maria
Dolores Garcia Tomas de la Compariiia Misionera del Sagrado
Corazon de Jesus (pp. 311-339). Pontificia Universidad Catélica
del Peru.

Morales, D. (1992). Chambira: alfareros tempranos de la Amazonia pe-
ruana. En D. Bonavia (Ed.), Estudios de Arqueologia Peruana (pp.
149-176). Fomciencias.

Morales, D. (1993). Arqueologia amazdnica del Peru. En Historia arqueo-
logica del Peru (Del Paleolitico al Imperio Inca) (Compendio His-
torico del Pert, vol. 1, pp. 609-656). Milla Batres.

Morales, D. (1998). Chambira: una cultura de sabana arida en la Amazonia
Peruana. Investigaciones Sociales, 2(2), 61-75.

Morales, D. (2019). Investigaciones arqueologicas en el sitio de El Zapo-
tal, Loreto-Peru. [Tesis de maestria. Escuela de Posgrado, Pontifi-
cia Universidad Catdlica del Peru]. https://tesis.pucp.edu.pe/repo-
sitorio/handle/20.500.12404/15754

Morales, D. y Mujica, A. (2014). Arqueologia y etnologia en la Reserva
Nacional Pacaya-Samiria. En R. Varon y C. Maza (Eds.), Iquitos
(pp. 16-21). Telefonica del Perq.

Myers, T. (1985). Archaeological evidence from Achual Tipishca, Lower
Huallaga River, Peru. Nawpa Pacha, (22-23), 211-224.

Myers, T. (1988). Vision de la prehistoria de la Amazonia superior. En /
Seminario de investigaciones sociales en la Amazonia (pp. 37-87).
Centro de Estudios Teoldgicos de la Amazonia.

Myers, T. y Dean, B. (1999). Ceramica prehispéanica del rio Chambira,
Loreto. Amazonia Peruana, 13(26), 255-288.

Myers, T. y Rivas, S. (2005). Evidencias arqueoldgicas en el Alto Ama-

402



Amazonia Peruana

zonas. Explorando las cuencas de los rios Aichiyacu y Morona,
Loreto. Unay Runa, (7), 83-121.

Odebrecht Peru. (2016). Ruta viva - Arqueologia, t. I11. Concesionaria I[IR-
SA Norte.

Pérez, P. (2014). Historia y cultura de la provincia Datem del Maraiion.
Manuscrito inédito, Museo de San Lorenzo Monsefior José Luis
Astigarraga Lizarralde, San Lorenzo.

Quispesivana, L., Sanchez, J., Atencio, E., Zapata, A., Alvarez, D., Cu-
yubamba, V. y Lagos, A. (1999). Geologia de los cuadrangulos
de Cunambo, Mariscal Caceres, Rio Pucaruro, Vargas Guerra,
Rio Huitoyacu, Checherta, Andoas, Lamastipishca, San Anto-
nio, Nuevo Soplin, Valencia, Pucaruro, Sungache, Puncuna, Villa
Trompeteros, San Fernando, San Juan de Pavayacu, Rio Urituya-
cu, Santa Martha, Barranca, San Isidro, Rio Nucuray y Urarinas.
Hojas: 5-k, 5-1, 5-m, 6-h, 6-i. 6-j, 6-k, 6-1, 6-m, 7-k, 7-1, 7-m, 8-k,
8-1, 8-m, 9-j, 9-k, 9-1, 9-m, 10-j, 10-k, 10-1, 10-m. Boletin (130),
Serie A: Carta Geolodgica Nacional. Instituto Geologico, Minero
y Metalurgico.

Ravines, R. (1981). Reconocimiento arqueologico en el rio Corrientes, no-
roriente del Pert. Revista del Museo Nacional, (44), 111-138.

Ravines, R. (1982). Yacimientos arqueologicos de la region nororiental del
Peru. Amazonia Peruana, 4(7), 139-175.

Ravines, R. (1989). Ceramica del rio Morona, Alto Amazonas, Loreto. Bo-
letin de Lima, (66), 14-18.

Ravines, R. (1998). Ceramica antigua del rio Urituyacu, provincia y depar-
tamento de Loreto. Boletin de Lima, (112), 49-70.

Regan, J. (2020). Maria Dolores Garcia Tomas, CMSCJ 1932-2020. Ama-
zonia Peruana, 17(33), 186.

403



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Mararion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

La Region. (2006). Cerca de 200 piezas arqueologicas conservan en domi-
cilios del Datem. San Lorenzo: Museo de San Lorenzo Monsefior
José Luis Astigarraga Lizarralde.

La Region. (18 de diciembre de 2010). IIAP entrego al INC 104 piezas
arqueoldgicas del Alto Paranapura, p. 6.

La Region. (25 de marzo de 2013a). Estamos gestionando que se reconoz-
ca 49 sitios arqueologicos en el Datem, p. 17.

La Region. (22 de julio de 2013b). Area de construccion de colegio de
Maypuco estaria sobre restos arqueolégicos, p. 6.

Reynoso, A. (2010). Petroglifos de Balsapuerto, provincia Alto Amazo-
nas-Loreto. Boletin de Lima, (162), 127-135.

Rivas, S. (2003). Los asentamientos prehispanicos de la cuenca del rio
Cachiyacu - Amazonia Peruana. Instituto Cultural Runa.

Rivas, S. (2005a). Informe No. 028-2005-INC/Loreto-SRP, Instituto Na-
cional de Cultura - Loreto. Ministerio de Cultura.

Rivas, S. (16 de octubre de 2005b). Poblaciones arqueologicas en la pro-
vincia de Loreto. Kanatari, 22(1100), pp. 37-44.

Rivas, S. (2006). Proyecto Qhapaq Nan: La arqueologia de la region Lo-
reto (selva baja de la Amazonia peruana), estado de la cuestion.
Informe Final. Direccion Regional de Cultura Loreto.

Rivas, S. (2007). Arqueologia amazonica. Componente temdtico para la
mesozonificacion ecologica y economica de las cuencas de los rios
Pastaza y Morona. Proyecto manejo de los recursos naturales en
las cuencas de los rios Pastaza y Morona. Iquitos: Fondo Nacional
para Areas Naturales Protegidas por el Estado (PROFONANPE).

Rivas, S. (31 de agosto de 2008). Panorama sobre la arqueologia del Mo-
rona y Pastaza. Kanatari, 24(1250), pp. 83-84.

404



Amazonia Peruana

Rivas, S. (2014a). Aproximacion socio cultural y ambiental en base a la
interpretacion de los petroglifos de la cuenca del Armanayacu, tri-
butario del rio Paranapura, bajo Huallaga, Amazonia peruana. En
S. Rostain (Ed.), Antes de Orellana. Actas del 3er Encuentro Inter-
nacional de Arqueologia Amazonica (Actes & Mémoires de I’Ins-
titut Francais d’Etudes Andines, t. 37, pp. 251-263, 530). Instituto
Francés de Estudios Andinos.

Rivas, S. (2014b). Arqueologia de la cuenca del Paranapura. En N. Pitman,
C. Vriesendorp, D. Alvira, J. Markel, M. Johnston, E. Ruelas, A.
Lancha, G. Sarmiento, P. Alvarez—Loayza, J. Homan, T. Wachter,
A. Del Campo, D. Stotz y S. Heilpern (Eds.), Peru: Cordillera La
Escalera-Loreto. Rapid Biological and Social Inventories Report
26 (pp. 204-210). The Field Museum.

Rivas, S. (8 de noviembre de 2015). Arquedlogos descubren en la llanu-
ra amazonica de Pert, vestigios de antigua civilizacion de caza-
dores-recolectores semi-sedentarios, especializados en industria
litica, arquitectura en piedra y arte rupestre, denominada Cultura
Paranapura. Kanatari, 33(1625), pp. 7-10.

Rivas, S., Medina, A., Abanto, J., Rios, R. y Caldas, C. (2008) Arqueologia
de las cuencas del Pastaza y Morona. Reporte de zonificacion eco-
logica econémica. Amazonia Peruana, 15(31), 269-302.

Rojas, T. (30 de mayo de 2005). Desentierran fardos funerarios de antiguos
habitantes en el Morona. Ahora, p. 7.

Ruiz, M. y Gonzales, R. (1989). La influencia del nivel socio-economico
en el rendimiento escolar de los alumnos del quinto grado de edu-
cacion primaria del centro educativo No. 62032 de San Lorenzo
en las asignaturas de lenguaje y matematica (Tesis de titulacion
inédita, Instituto Superior Pedagogico Bilingiie Reverendo Padre
Cayetano Ardanza). Instituto Superior Pedagégico Publico Reve-
rendo Padre Cayetano Ardanza. San Lorenzo.

405



Caracterizacion inicial del Sitio Arqueolégico Tigre Playa, Bajo Mararion - Peru
Jorge Carranza Orbegoso

Saulieu, G. de (2013) Sobrevuelo de las ceramicas antiguas del curso alto
del rio Pastaza. Reflexiones e hipotesis. En F. Valdez (Ed.), Ar-
queologia amazonica. Las civilizaciones ocultas del bosque tropi-
cal (Actes & Mémoires de I’Institut Francais d’Etudes Andines, t.
35, pp. 83-97). Quito: Instituto Francés de Estudios Andinos.

Vera, M. y Cabanillas, R. (2006). Programa Qhapaq Nan: Informe Fi-
nal del Proyecto Inventario y Registro del Patrimonio Cultural
Arqueologico de la Nacion, Region Loreto. Lima: Ministerio de
Cultura.

406



Amazonia Peruana, Volumen XIX, N."37, agosto 2024; pp.407-434
p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663

ENTORNO Y ACTORES EN LA COSMOLOGIA
DE PUEBLOS PANO:
ANALISIS DE RELATOS ISKONAWA,
KAKATAIBO Y MATSES

ENVIRONMENT AND ACTORS IN THE COSMOLOGY OF PANO PEOPLES:
ANALYSIS OF ISKONAWA, KAKATAIBO AND MATSES ACCOUNTS

Edgar Yalta

eyaltag@pucp.edu.pe
Pontificia Universidad Catolica del Pera

https://orcid.org/0000-0001-8444-6779

Marco Lovén
marco.lovon@pucp.pe
Pontificia Universidad Catolica del Pert
https://orcid.org/0000-0002-9182-6072

Envio: 10 de diciembre de 2023~ Aceptacion: 25 de abril de 2024~ Publicacion: 16 de agosto de 2024

Resumen

Los pueblos amazdnicos han creado relatos a partir de su percepcion
que se transmiten de generacion en generacion. Muchos de estos relatos
narran las concepciones sobre el entorno, los animales y los seres humanos.
Dichas concepciones se relacionan con la cosmologia de los pueblos. El
articulo tiene como objetivo describir la representacion del entorno y sus
agentes en los relatos de los pueblos pano, iskonawa, kakataibo y matsés;
ademas, da cuenta de que hay diversas perspectivas que muestran la agencia
o el comportamiento desafiante de actores fundacionales. Para ello, se selec-
ciona un relato por cada uno de los pueblos pano. La investigacion concluye
que, en los relatos, el entorno y sus agentes cumplen roles y funciones espe-

(OMOoN




Amazonia Peruana

cificas. También seala que, si bien hay relaciones fundacionales generalmen-
te armonicas, también hay de guerra o depredacion. El trabajo destaca el rol
de los transmisores del conocimiento, como las aves o el chaman.

Palabras clave: entorno, actor social, cosmologia, lenguas pano, pueblos
pano

Abstract

Amazonian peoples have created stories based on their perceptions
that are passed down from generation to generation. Many of these stories
narrate conceptions about the environment, animals and human beings.
These con-ceptions are related to the cosmology of the people. The article
aims to des-cribe the representation of the environment and its agents in the
stories of the Pano, Iskonawa, Kakataibo and Matsés peoples; It also shows
that there are several perspectives that show the agency or defiant behavior
of foundational actors. For this purpose, one story is selected for each of
the Pano peoples. The research concludes that in the stories the environment
and its agents ful-fill specific roles and functions. It also points out that
although there are ge-nerally harmonious foundational relationships, there
are also those of war or predation. The work highlights the role of the
transmitters of knowledge, such as the birds or the shaman.

Keywords: environment, social actor, cosmology, Pano languages, Pano
people.

1. Introduccion

Los relatos son narraciones que se transmiten de generaciéon en
genera-cion y forman parte de la identidad y la cosmovision de los pueblos
(Finnegan, 1992; Ministerio de Cultura, 2017). Estas narrativas expresan la
manera de percibir el mundo, la naturaleza y los seres que lo conforman;
ademas, relatan hechos historicos y dan cuenta del origen y el orden del
mundo. Ante todo, la historia y la cosmologia aparecen en relatos
esencialmente orales (Muyo-lema, 2002), y, con el tiempo, se han ido
presentando en registros escritos. En consecuencia, el andlisis de estas
narrativas permite comprender como se manifiestan las concepciones del
entorno y de qué manera han influido en la conformacion de la cultura y el
modo de vida actual de los pueblos.

408



Entorno y actores en la cosmologia de pueblos Pano: Andlisis de relatos Iskonawa, Kakataibo y Matsés
Edgar Yalta y Marco Lovon

Los pueblos amazonicos han desarrollado sistemas complejos de re-
lacidon con su entorno que desafian las concepciones occidentales sobre la
division entre naturaleza y cultura (Favaron y Haya de la Torre, 2023). Las
culturas amazodnicas tienen sus propias epistemologias, semioticas y cosmos,
que incluso se renuevan entre los poetas o narradores indigenas contempora-
neos. Los relatos no solo describen el mundo, sino que participan activamente
en su construccion, mediante la transmision de conocimientos sobre las rela-
ciones entre agentes humanos y no-humanos (Umafia Chiricente, 2021). Esta
investigacion se enfoca en tres pueblos de la familia lingiiistica pano: isko-
nawa, kakataibo y matsés. Las narrativas de estos pueblos muestran como se
concibe el entorno y los agentes.

Asi, la investigacion se propone describir la representacion del entorno
y sus agentes en los relatos de los pueblos pano seleccionados. También ex-
plora otra perspectiva que explica que los agentes fundacionales en los relatos
se relacionan de manera diferencial, particularmente desafiante. Se destaca,
asimismo, el valor de actores importantes como las aves o el chaméan en la
trasmision del conocimiento constitucional. De esta manera, se puede conocer
como las concepciones amazodnicas influyen en la conformacién de la cultura.
Por tanto, las preguntas que orientan el desarrollo del articulo son las siguien-
tes: ;como se organiza el entorno y sus agentes en los relatos de los pueblos
iskonawa, kakataibo y matsés?, ;qué otra perspectiva explica la conformacion
fundacional de estos pueblos pano? y ;qué actores destacan en la trasmision
del conocimiento ancestral? Los relatos seleccionados son los siguientes: E/
paucar del arbol de mani (relato iskonawa), El hombre paujil (relato matsés)
y La guerra de los animales (relato kakataibo).

La seleccion de este tema parte de la necesidad de comprender las ba-
ses cosmologicas que sustentan el cuidado del entorno y el equilibrio que los
pueblos mantienen con la naturaleza, especialmente en un contexto donde
sus territorios y modos de vida enfrentan presiones estatales y privadas. Cabe
afiadir que en el pais se ve como las cosmologias andinas o amazodnicas se
vinculan con enfoques ecocéntricos (Guadarrama y Martinez, 2023), es decir,
preocupados por dar prioridad a la naturaleza; incluso cada cosmologia es de
interés y valor para el mundo occidental contemporaneo, especialmente en
la busqueda de evitar la extincion del planeta y sus seres. El andlisis de los
relatos no solo permite documentar sus concepciones, sino también contribuir
al debate actual sobre las relaciones de agentes humanos y no-humanos en la

409



Amazonia Peruana

antropologia.

2. Contexto etnografico de los pueblos pano: iskonawa, kakataibo y
matsés

Respecto a los pueblos pano, se asientan en el area que se extiende
desde el rio Amazonas en el Pertl y en Brasil hasta el norte de Bolivia. Ade-
mas, estos pueblos forman la denominada familia lingliistica pano, constitui-
da aproximadamente por mas de treinta lenguas, de las cuales alrededor de
diez lenguas se ubican en el Perq, entre ellas se encuentran las lenguas de los
pueblos iskonawa, kakataibo y matsés. Estas han sido investigadas por antro-
pologos y lingiiistas peruanos o extranjeros, quienes han realizado estudios
sobre la gramatica, la oralidad, los saberes tradicionales de estas tres lenguas,
asi como preparado diccionarios (en iskonawa se encuentran los trabajos de
Zariquiey, 2015; Zariquiey, 2016; Rodriguez, 2017; Mazzotti, Zariquiey y
Rodriguez, 2018; Rodriguez, 2020; Arias, 2024; en kakataibo, los de Zari-
quiey, 2011a; Zariquiey, 2011b; Prieto, 2015; en matsés, los de Fleck, Uaqui
y Jiménez, 2012; Reniec, 2016; Fleck, 2003) o materiales sobre su cosmo-
vision. Estos pueblos han sido seleccionados en funcién de la clasificacion
elaborada por Valenzuela y Guillaume (2017): un pueblo de la rama nortefa
(matsés), un pueblo de la rama centro-surena (iskonawa) y el pueblo kakatai-
bo perteneciente a la rama occidental o preandina. Estos pueblos han pasado
por modificaciones en su modo de vida debido a sucesos relacionados con las
misiones evangélicas, las guerras indigenas en la época colonial, la incursion
de exploradores y viajeros en el siglo XIX, la extraccion de materia prima, la
llegada de “patrones”, la llegada de las carreteras, el conflicto armado interno
a finales del siglo XX y el narcotréfico.

Sobre el pueblo iskonawa, el nombre estd conformado por los morfe-
mas isko- y -nawa. El primero hace referencia al pajaro paucar con el cual el
pueblo se identifica y es importante debido a que este dio y ensefio a cosechar
y sembrar el mani al chaman Hanebo (Ministerio de Cultura, 2017; Rodri-
guez, 2015). El segundo sufijo significa ‘extranjero’ o ‘foraneo’. Adicional-
mente, el Ministerio de Cultura (2017) agrega que para el pueblo iskonawa
es importante no ser haragéan, pues los pobladores siempre tienen que realizar
una actividad, ya sea pescar, cazar o trabajar en la chacra. Ademas, recordar
también es un aspecto importante para preservar su identidad, esto debido a
que los iskonawa recuerdan los hechos pasados y a los familiares que no es-
tan. Para el pueblo, el paucar es quien ha ensefiado la siembra y, a partir de la

410



Entorno y actores en la cosmologia de pueblos Pano: Andlisis de relatos Iskonawa, Kakataibo y Matsés
Edgar Yalta y Marco Lovon

411

relacion entre el ave y los pobladores, se les dio el nombre; los iskonawas se
consideran hijos del pducar mitico, es decir, isko bakebo (Zariquiey, 2015).
Los mitos recuerdan que los iskonawas fueron abandonados por su creador,
atravesaron diluvios y los animales que sobrevivieron se convirtieron en aves,
desde entonces reaparecieron y se reprodujeron.

Acerca del pueblo matsés, la Base de Datos de Pueblos Indigenas u
Originarios (BDPI) sefiala que la palabra matsés hace referencia a la ‘gente’
o ‘parientes’ (Ministerio de Cultura, s.f.). Respecto a su mitologia, estos atri-
buyen el origen de la agricultura como un regalo del paujil para los humanos
que solo hasta ese entonces comian arcilla cocida al sol, pues atn no dispo-
nian del fuego. Asimismo, los matsés son conocidos por su ferocidad, esto
debido a su aspecto por el uso adornos faciales como espinas o perforaciones;
sin embargo, para los matsés estos adornos son sefial de la insercion a la vida
social y representan una transmision de energia vinculada con el parentesco.
De manera precisa, los matsés recuerdan que fue por el paujil que se dio ori-
gen a la agricultura y a comer farifia; en consecuencia, finalizo la época donde
comian arcilla con el arbusto apacharama (Santos y Barclay, 1994).

Sobre el pueblo kakataibo, el Ministerio de Cultura (2017) sefiala que
la denominacidn kakataibo se entiende como ‘buena gente’ o ‘gente errante’.
Ademas, para el pueblo kakataibo el territorio es fundamental. Ello se debe
a que se sienten identificados con lo que conforma el territorio; es decir, los
animales, las plantas, los bosques, el agua, etc., todo lo que es natural de lo
cual se sienten orgullosos. Por otro lado, la BDPIO agrega, respecto a las
creencias ancestrales, que los kakataibo consideran que son los unicos que
“supieron escuchar” a sus antepasados transmitiendo los conocimientos del
pueblo a través de generaciones (Ministerio de Cultura, s.f.). Es de precisar
que los kakataibo se consideran a si mismos gente u hombre (uni) y a los
demas como extranjeros o extrafios (n0). En relacion con sus costumbres,
antes se unian por residencia matrilocal e idealmente entre primos cruzados,
pero hoy en dia no son frecuentes dichos intercambios simétricos (Zariquiey,
2011a). Cabe sefalar que parece existir grupos kakataibo en aislamiento no-
minados camano (Zariquiey, 2011b).



Amazonia Peruana

3. Ontologias en la Amazonia

Segun Descola (2004), la Amazonia encarna, mas que cualquier otra
region, la armonia entre el ser humano y su entorno, porque las poblacio-
nes indigenas han desarrollado estrategias de uso de recursos que no alteran
los principios de funcionamiento ni las condiciones de reproduccion de los
ecosistemas. Estas cosmologias, de acuerdo con Descola, constituyen “trans-
posiciones simbolicas de las propiedades de un entorno especifico” (p. 26).
Aqui, la diferencia entre humanos, plantas y animales es de grado y no de
naturaleza.

A diferencia del pensamiento dualista occidental que se conforma en
dos campos radicalmente distintos (seres humanos y no humanos), las cos-
mologias amazonicas no responden a esta oposicion, ya que incluyen a la
mayor parte de animales y plantas dentro de una comunidad de personas que
comparten facultades, comportamientos y codigos morales, que usualmente
se suelen atribuir a las personas (Descola, 2004). Esta concepcion genera un
contexto no antropocéntrico, donde los humanos no dominan ni subordinan.
En consecuencia, existe un ecosistema construido a partir de interacciones
complejas y simétricas entre distintos agentes (Descola, 2004).

Diversas ontologias se han formulado para explicar los vinculos socia-
les entre seres y que puedan ayudar a comprender las cosmologias amazdni-
cas. En relacion con las ontologias, el animismo se entiende como la creencia
de que los seres “naturales” estan dotados de un principio espiritual propio;
por lo tanto, existe la posibilidad de que los humanos establezcan todo tipo
de relaciones especiales con estos, como lo son de cambio, proteccion, se-
duccion, hostilidad, alianza o intercambios (Descola, 2004). En contraste,
Lévi-Strauss (1965) sostiene el analisis del totemismo, es decir, practicas o
ideas que conciben la existencia de una relacion de parentesco entre un objeto
de la naturaleza y un individuo o un grupo, de manera organica, casi indiso-
ciable.

Al respecto, Descola (2004) sefiala que el animismo no se puede ver
simplemente como un sistema de categorizacion de las plantas y animales,
sino como un sistema de categorizacion de los tipos de relaciones que los hu-
manos mantienen con los no humanos (el entorno). Por lo sefialado, se resalta
que los sistemas animicos tienen una simetria inversa a las clasificaciones

412



Entorno y actores en la cosmologia de pueblos Pano: Andlisis de relatos Iskonawa, Kakataibo y Matsés
Edgar Yalta y Marco Lovon

413

totémicas entendidas en el sentido de Lévi-Strauss; es decir, las relaciones di-
ferenciales no se utilizan para ordenar de manera conceptual la sociedad, sino
que se sirven de categorias elementales que pueden estructurar de tal manera
la vida social que ordenan la relacion de los humanos con todas las especies
de su entorno.

Por ultimo, en los sistemas totémicos, los seres no humanos se pueden
entender y ser tratados solo como signos; sin embargo, en los sistemas animi-
cos son entendidos como el término de una relacion. Por esta razon, Descola
(2004), senala que el animismo y el totemismo constituyen diferentes modos
de identificar. Asi, el animismo permite entender las concepciones que se
gestan en las cosmologias amazonicas que ponen énfasis en que los anima-
les y demas seres tienen espiritu. Para el animismo, las rocas, los arboles,
las plantas, los animales, el agua, la tierra, por ejemplo, tienen personalidad,
pues estan animados, y los seres humanos no ocupan un papel en el universo
de manera esencial. Cabe sefialar que, para el animismo, los seres humanos
perciben a los no-humanos como humanos dado que guardan semejantes in-
terioridades. A partir de ello, podemos entender que los animales se comuni-
can con los humanos e interactiian entre ellos.

Desde el perspectivismo amerindio (Viveiros de Castro, 1996a, 1996b,
2013), mas bien, se postula que los no-humanos no perciben a los humanos
como humanos, sino como no-humanos, pues son también animales depreda-
dores. Todo el mundo es animal, inicamente algunos seres son mas animales
que otros. Los seres humanos y no-humanos se comportan como cualquier
animal depredador. Los animales, por ejemplo, en un relato amazonico, pue-
den aparecer como depredadores, tanto como los hombres. Mas adelante,
mostraremos un caso en el analisis.

4. Metodologia

Esta investigacion cualitativa de corte interpretativo busca compren-
der las concepciones del entorno en la conformacion de la cultura y el modo
de vida actual de los pueblos amazdnicos pano. Para el caso, se analizaran
los relatos del pueblo iskonawa y matsés; por otro lado, el relato kakataibo
se analizara después de estos desde otra perspectiva, para poner énfasis a la
manera diferencial en que se constituye el entorno y los actores amazonicos
en relatos fundacionales. Los relatos seleccionados fueron recogidos de las



Amazonia Peruana

publicaciones del Ministerio de Cultura (2017) y del Ministerio de Educacion
(2017). En la siguiente tabla, se presentan los titulos de los relatos de cada
pueblo y la fuente.

Tabla 1: Relatos seleccionados

Pueblo Relato Fuente
Iskonawa El paucar del arbol de mani Ministerio de Cultura (2017)

Matsés El hombre paujil Ministerio de Cultura (2017)
Kakataibo La guerra de los animales Ministerio de Cultura (2017)

Respecto al procedimiento de analisis, primero, se destaca la represen-
tacion del entorno y los agentes en los relatos; luego, otra perspectiva que
relata agentes que arrebatan el fuego. Asimismo, se expone la importancia
que guardan las aves en la construccion de la identidad y el pueblo, asi como
la presencia de los mediadores. De los variados relatos se seleccionaron tres
para este articulo, uno por cada pueblo (anexo 1, anexo 2, anexo 3). La inter-
pretacion de los datos sigue los planteamientos de Descola (2012) y Viveiros
de Castro (1996a, 1996b, 2013). Cabe senalar que se presentan investigacio-
nes que se concentran en uno o pocos relatos por la importancia de la infor-
maciodn, por ser narraciones vitales en la oralidad amazonica, o por ser corpus
textuales con fendmenos lingiiisticos o culturales particulares o llamativos
(Alonzo, 2023; Arias, 2024). Los relatos se codificaron y se enumeraron para
resaltar el papel del entorno y los actores. Estos no fueron modificados ni
alterados.

5. Analisis
5.1. Representacion del entorno
Dentro de los relatos se encuentran elementos que pertenecen al entor-

no de los iskonawa, matsés y kakataibo. En el relato iskonawa (El paucar del
arbol de mani), se menciona al arbol del mani y la importancia que toma para

414



Entorno y actores en la cosmologia de pueblos Pano: Andlisis de relatos Iskonawa, Kakataibo y Matsés
Edgar Yalta y Marco Lovon

la conformacion del pueblo, su modo de vida y cultura (Mazzotti, Zariquiey
y Rodriguez, 2018). Ademas, aparece un agente muy importante dentro de
ello: el paucar. Sin embargo, aparecen otros agentes que cumplen diferentes
roles, entre ellos los espiritus del bosque que acompafan y guian al chaman

Hanebo durante el viaje con su familia en busqueda del paucar:

1. “Hanebo era un chaman. El tomaba tabaco y cantaba. Cantaba con los espiritus del

bosque [...]”

Asimismo, el tabaco es otro elemento fundamental ya que su funcion
principal es la de encontrar y ver al paucar, todo esto mediante visiones y

acompanado de los cantos:

2. “[...] Hanebo veia a través del tabaco que el paucar estaba cerca [...]”

En el caso de este relato, también se mencionan elementos y alimentos
como la farifia (harina de yuca), arcos y canastas que tienen un contenido
simbolico importante, ya que no solo tienen usos practicos, sino que también
forman parte de la cosmovision. Con ellos se vive, sobrevive, se comparte.

Todo lo sefialado se puede observar en los siguientes fragmentos:

3. “[...] Habia tomado tabaco para ver al paucar, el gran paucar del arbol de mani [...]”

4. “[...] Hanebo y su familia se fueron a buscar al paucar que habia visto cuando tomo

tabaco [...]”

Por otro lado, ademas de las funciones que realizan tanto el entorno
como sus agentes, es importante resaltar el tipo de relacion que existe entre
Hanebo y el paucar. En un primer momento, debido a la falta que comete el
hijo de Hanebo, esta relacion se torna violenta e incluso el paucar adopta una
posicion defensiva utilizando sus plumas como arma. No obstante, 1a hosti-
lidad se deja de lado y se forma un tipo de alianza donde el paucar brinda el
mani a Hanebo y su pueblo que, en senal de agradecimiento, forjan su iden-

tidad basada en el paucar:

5. “[...] Hanebo habl6 con el paucar, pero este estaba molesto. Seguia gritando
mientras disparaba sus plumas: “jTsitseketere!” “jAshpaketere!”. El paucar estaba muy

molesto. “Yo he venido a ver. No me hagas nada”, le dijo Hanebo [...]”

415



Amazonia Peruana

6. “[...] “Quiero tu alimento. Mani blanco”. “No me hagas nada, amansémonos ambos”,
le pidio al paucar. Los dos se calmaron y el paucar se quedé mansito. “Vamos”, Hanebo
dirigio a la gente que venia con ¢l hacia el arbol del mani [...]”

7.%[...] Es asi que soy del pueblo del paucar. Yo soy legitima del pueblo isconahua [...]”

Por ultimo, respecto al relato iskonawa, también es importante sefialar
que existe y se forja una divisién de los roles del trabajo por el género por
recomendacion del paucar, donde indica que los hombres se encargan de la
siembra y las mujeres de la preparacion:

8. “[...] Los hombres sembrarian el mani y las mujeres harian chicha [...]”

Luego, en el relato matsés (E/ hombre paujil), se presentan elementos
y agentes importantes que también se relacionan con el origen de las cosas.
En primer lugar, la chacra, como fuente principal de alimento, que fue dada a
conocer gracias al paujil, quien a la vez este tom6 forma humana para cum-
plir el rol de padre (protector) para los hijos de las mujeres que sufrian por la
falta de comida:

0. “Cuentan los matsés que antiguamente no conocian la chacra. Un dia, mientras
iban a montear, a cazar animales, escucharon cantar al paujil [...]”

10. “[...] Al encontrarlo le dijo: “;Por qué no te conviertes en hombre? ;Mis hijos no
tienen padre son huerfanitos?, sufrimos mucho porque nos falta comida” [...]”

Retomando los elementos que estan presentes en la chacra, también se
toman en cuenta los alimentos que de alguna manera conformarian la alimen-
tacion del pueblo matsés; es decir, el platano y la yuca, dejando de lado lo que
comian antes de conocer la chacra: tierra asada. Asimismo, se observa una
relacion que no es hostil ni agresiva entre el pueblo matses y el paujil:

11. “[...] El paujil convertido en hombre dijo: “jEsto no es comida! Ustedes estan su-
friendo; Yo les ensefiaré a conocer la chacra y les ensefiaré a sembrar yucas y platanos”

[L.]

Ademas, también se debe resaltar, tal como se senalo, que el paucar
tuvo que tomar forma humana para poder impartir el conocimiento de cémo
hacer la chacra a los matsés y qué alimentos se deben consumir:

12. “[...] Y el hombre paujil dijo: “jNo esto no se come asi!, Asi tienen que comer”.

416



Ento

rno y actores en la cosmologia de pueblos Pano: Analisis de relatos Iskonawa, Kakataibo y Matsés

Edgar Yalta y Marco Lovon

417

Y les ensefio a comer [...]”

De esta manera, lo relatado nos muestra que hay una relacion armoénica
entre la naturaleza y los humanos. Los animales se convierten en humanos; o
los humanos, el chaman o la familia, conversan con los animales o se relacio-
nan con ellos. Cada actor cumple un rol crucial para la fundacion del pueblo.
Se destaca en los relatos las funciones que pueden desempeiar las mujeres,
como preparar chicha, y los hombres, como realizar la siembra. En la comu-
nidad, cada miembro trabaja en la chacra, se suele sembrar yuca o platano. En
los relatos, los animales, seres sabios, llenos de conocimiento, ensefian cOmo
realizar las labores domésticas vinculadas con la comida, pues esta se corres-
ponde con la aparicion y la sobrevivencia del grupo, incluso educar a comer.
Una comunidad necesita sustento para responder a sus necesidades. Asimis-
mo, una manera de comunicarse con los animales es a través del chaman,
quien tiene mayor aproximacioén con la naturaleza, pues posee cualidades
especiales y valoradas. El entorno, por tanto, se presenta armonico, sin hosti-
lidades, o casi ninguna, y sus agentes contribuyen al origen de la comunidad.

5.2. Otra perspectiva: el fuego y la depredacion

El tercer relato, perteneciente al pueblo kakataibo, también es un relato
donde el entorno y sus agentes cumplen roles y funciones especificas; sin
embargo, como se ira observando, las relaciones en este caso no son siempre
armonicas, sino de depredacidon o despojo.

Para entender este cambio de perspectiva primero se tiene que tomar
en cuenta que la antropologia ontologica actual se puede dividir en dos ver-
tientes, segun Gonzalez (2015): Descola (2012) o Viveiros de Castro (1996a,
1996b, 2013). Ambos autores coinciden en dejar fuera al dualismo occiden-
tal, pero sus perspectivas de los denominados principios clasificatorios y con-
ceptuales son distintas. “Ambos investigadores consideran que, a diferencia
de lo que la ciencia occidental supone, (...) no es el ser humano el tnico que
puede tener un punto de vista, sino que los animales y otras formas o seres
no humanos” (Bourdin, Kindl y Gutiérrez del Angel, 2024, p. 211). Desde el
punto de vista de Viveiros de Castro, el perspectivismo amerindio considera
la manera en que los agentes se perciben entre si (Gonzalez, 2015). Los plan-
teamientos del perspectivismo se han aplicado para explicar casos de pueblos
amazonicos, es decir, ontologias relacionales en la Amazonia.



Amazonia Peruana

Con esta perspectiva se comprende que los agentes se relacionan en una
situacion de depredacion (a diferencia de lo propuesto por Descola, donde las
relaciones son de reciprocidad y proteccion); ademas, también es importante
sefialar que esta idea va mas alla del animismo y cada perspectiva implica la
proyeccion de otros mundos naturales. Entonces, este perspectivismo impli-
caria jerarquias y disposicidon a la depredacion amazonica; es decir, existen
perspectivas que permiten depredar al otro. Dicha depredacion ilustra una re-
lacidn de intercambio “violento” o mas bien despojo dentro de las sociedades
de la Amazonia (Gonzalez, 2015).

Retomando con el relato kakataibo (La guerra de los animales), los
agentes principales son los animales que ain mantienen formas de huma-
nos e incluso sus instrumentos como los arcos y flechas; sin embargo, estos
no conocian la chacra, por lo cual consideraron necesario la intervencion de
Irakucha, considerado el primer hombre segun el relato:

13. “[...] los guacamayos [y los otros animales] tenian todavia la forma de hombres.
Como hombres vivian los pajaros [y los otros animales] con sus arcos y flechas. Pero, les
faltaban las chacras [...]”

14. “[...] se dirigieron al primer hombre [Irakucha] y le pidieron: “{Mandanos algunas
semillas! {Méandanos palitos de yuca y machiques de platanos para sembrar! Ya vivimos

demasiado tiempo hambrientos. Ahora queremos cortar una chacra y plantar [...]”

Sin embargo, Irakucha al apiadarse de ellos y enviarles semillas, las
quemo; en consecuencia, causo el enojo de los animales. Los animales para
su ataque se prepararon con las armas que tenian (arcos y flechas), pero ne-
cesitaban el fuego, precisamente, la candela de Irakucha, para sobrevivir y
empoderarse. En este caso observamos que, de por si, ya no se trata de una
relacion armonica como en los relatos previamente revisados:

15. “[...] Cuando los animales se dieron cuenta que Irakucha les habia mandado semillas
que no servian para nada, se enojaron y se juntaron todos para atacar y matarlo [...]”

16. “[...] En los preparativos de su ataque querian enderezar sus flechas. Pero no tenian

candela para calentarlas [...]”

Entre los animales, el loro chérésé es el que se ofrece a robar el fuego;
en este caso estamos frente a un robo y no una interaccion armonica o inter-
cambio:

418



Entorno y actores en la cosmologia de pueblos Pano: Andlisis de relatos Iskonawa, Kakataibo y Matsés
Edgar Yalta y Marco Lovon

419

17. “[...] Entonces, en un momento oportuno, agarré chérésé una rama ardiente de la
candela del Irakucha y con la rama en su boca, volaba hacia donde le esperaban los otros

animales. “jLes traigo la candela!” gritaba [...]”

Finalmente, una vez que los animales asesinaron a Irakucha, estos pu-
dieron dejar la forma humana y empezar a vivir como animales; sin embar-
go, para lograr esto, también era necesario asesinar a Irakucha, la razén recae
en que ademas de su chacra (los alimentos), era necesario comer y chupar la
sangre de Irakucha:

18. “[...] Por eso no solamente mataron al Irakucha para robarle sus productos de la
chacra; sino lo comieron y chuparon su sangre [...]”

En los fragmentos se observa que era necesario saquear con violencia
(asesinato de Irakucha) tanto el fuego como su carne y su sangre. Asimismo,
muchos de estos animales se valieron ya sea de la sangre o de las posesiones
de Irakucha para que se diera origen a una cualidad en especifico: el color
de piel, el tamafo del pico, el tamaio de las ufias e incluso partes del cuerpo
(generando la aparicion de una diversidad faunistica):

19. “[...] Todos los animales se pintaban con la sangre del Irakucha o se llevaban algu-

2

nas de sus cosas, por las cuales hoy se caracterizan y se distinguen de los demas [...]

Entonces, tal como se observa en este relato, las relaciones no son
armonicas, sino de arrebato o de depredacion y, de igual manera, responden
a origenes y causas de las cosas, de como se conforman los elementos que
hasta ahora se utilizan en sus practicas ancestrales.

Se puede colegir que cuando la humanidad destruye o abusa de la na-
turaleza, esta reacciona, porque el hombre se percibe como una amenaza a
su subsistencia, incluso para €l mismo. Recordemos que en el pais se pre-
sentan estereotipos sobre la Amazonia que sostienen que se trata de un te-
rritorio vasto o gigantesco que se puede aprovechar o extraer sin permiso y
sin respeto. Este estereotipo ha generado prejuicios hacia quienes se oponen
a la destruccion de la Amazonia, incluso los mismos pueblos amazdnicos
han sido tildados de ciudadanos de segunda categoria (Lovon, 2019), porque
desde el Gobierno central se cree que impiden el desarrollo nacional. Los
prejuicios llevan a concebir que los amazonicos son salvajes y se satiriza su
relacion con la naturaleza. Se fomentan burlas al escuchar o saber que hablan



Amazonia Peruana

y se relacionan con animales y arboles, y que los entienden. Occidente ha se-
parado la relacion entre seres humanos y otros seres vivos (Favaron y Haya
de la Torre, 2023). No obstante, las cosmologias amazonicas son la clave para
respetar la naturaleza y asegurar la vitalidad del planeta.

5.3. Las aves y su importancia en la formacion del pueblo

En los tres relatos se observan agentes comunes y fundamentales: las
aves. Si bien la presencia de las aves es constante, el rol que desarrollan y el
impacto que generan varia segun la cosmovision de cada pueblo. En algunos
casos, las aves transmiten el conocimiento técnico y agricola, esencial para
la conformacién del pueblo; en cambio, en otros casos, participan en eventos
fundacionales que explican fendmenos o aspectos simbolicos (por ejemplo, el
origen del fuego). En general, respecto a las aves en la Amazonia, Chavarria
(2019) senala que estas en los mitos amazdnicos llegaron a tener un rol funda-
mental en la humanidad, en su conformacion; ademas, son seres que pueden
aparecer en los diversos espacios ecologicos y han sido fuentes de conoci-
miento, tal como se observo en los relatos presentados. Incluso, Chavarria
(2019) agrega que el origen de los colores de las aves sigue patrones como la
intervencion de la sangre (como en el relato presentado del pueblo kakataibo)
o por la intervencion del fuego.

Partiendo de esto, en el relato iskonawa se puede observar la importan-
cia que tiene el paucar. Al habitar en el arbol de mani y servir como fuente
de conocimiento para su aplicacion, el paucar se vuelve un maestro para los
iskonawas, especificamente para Hanebo (chaman iskonawa del relato) y este
lo sera para toda su familia y los iskonawa:

20. “[...] El paucar les explico los tipos de mani. “Ese mani también era medicina. Rojo
era normal pero verde no se comia. Este es weshta tama, mani rojo. Este es heoh tama,
mani blanco. Otra variedad es asi, arrugadito”. El paucar ensefi6 a sembrar el mani. “Des-

pués de sembrar, cosechas el mani y haces tu chicha de mani”, dijo el paucar. [...]”

A partir de ello, en el final del relato, se observa como se va forjando
la identidad iskonawa al sefialar que son del pueblo del paucar; es decir, esta
concepcion que se forjo en el relato tanto del arbol de mani como del paucar
influy6 en la denominacion del pueblo. Incluso, se denominan como “hijos
del paucar”, el respeto hacia la naturaleza que brinda los alimentos y de los
animales que los consideran como maestros que otorgan conocimiento y be-

420



Entorno y actores en la cosmologia de pueblos Pano: Andlisis de relatos Iskonawa, Kakataibo y Matsés
Edgar Yalta y Marco Lovon

neficios para la conformacion y sobrevivencia del pueblo:

21. “[...] El paucar les dijo “cuando crezca invita a toda tu familia, no les mezquines”.

Es asi que soy del pueblo del paucar. Yo soy legitima del pueblo isconahua.”

Por otro lado, en el relato matsés, el paujil toma forma humana para
transmitir el conocimiento, esto debido al pedido de las mujeres que necesi-

taban un “padre” y comida, ya que no conocian la chacra:

22.“[...] Luego de contar lo sucedido llevo su mama y escucho cantar al paujil. Al en-
contrarlo le dijo: “Por qué no te conviertes en hombre? ;Mis hijos no tienen padre son

huerfanitos?, sufrimos mucho porque nos falta comida [...]”

23. “[...] El inmenso hombre respondio: “Soy a quien pediste que se convierta en hom-
bre”. Las mujeres le invitaron comida. Ellas comian tierra asada, era una especie de
arcilla combinada con céascara quemada de arbol. El paujil convertido en hombre dijo:
“;Esto no es comida! Ustedes estan sufriendo; Yo les ensenaré a conocer la chacra y les

ensefaré a sembrar yucas y platanos [...]”

Como se observa en los fragmentos, el paujil, al igual que el paucar,
juega un rol importante en la conformacién del modo de vida de los pueblos,

en este caso la chacra con los matsés:

24. “[...] Ast es la historia del paujil que les ensefio a conocer la chacra, sacar yucay a

comer todo lo que existe en la chacra [...]”

Finalmente, en el relato kakataibo, tampoco se puede dejar de lado
al loro chérésé y de hecho a todas las aves que participaron en el asesinato
de Irakucha y se sirvieron de su sangre y sus propiedades para dar origen a
sus colores o partes de su anatomia. El papel principal en este caso es para
chérésé, ya que es el principal encargado de robar la candela (fuego) a Iraku-

cha:

25.%[...] . El loro chérésé se ofrecid entonces a robar el fuego del Irakucha. Se fue hacia

donde el Irakucha y llegando alla se sent6 al lado de la candela [...]”

Ademas, hacen su aparicion otros tipos de aves como el tucan, los gua-
camayos rojos (el color de su piel se debe a que se bafiaron con la sangre de
Irakucha) e incluso el paujil. Todos estos, como ya se sefiald, participantes

del robo del fuego y asesinato de Irakucha:

421



Amazonia Peruana

26. “[...] Entonces enderezaron sus flechas sobre la candela robada, en preparacion de
su ataque al Irakucha. Después cavaron un tunel para acercarse a la casa de Irakucha sin
que éste se diera cuenta, y cuando llegaron alld, salieron de su tinel, se echaron sobre
Irakucha y lo mataron [...]”

Gracias a Chavarria (2019) se comprende la importancia que to-
man las aves en los relatos como actores en los pueblos de la Amazonia.
Ciertas aves son muy habilidosas, pueden enfrentarse a seres desafiantes.
Las aves hablan, planifican, ensefian. Consiguen satisfacer también sus ne-
cesidades, como las de tener color y diferenciarse en la naturaleza.

5.4. Los mediadores para el traslado del conocimiento: Hanebo

En esta breve seccién se menciona a otro agente importante en el re-
lato iskonawa: los mediadores del conocimiento, en este caso el chaman
Hanebo, quien busca al paucar para que este pueda darle su mani. Hanebo
se dirigié en todo momento con respeto hacia el paucar, a pesar de que este
habia asesinado a su hijo con una de sus plumas:

27. “Sus plumas salieron disparadas, tal cual flechas, hacia el hijo de Hanebo y lo ma-
taron. Las plumas caian como lluvia. Hanebo y su esposa lloraron a su hijo muerto, que
habia sido flechado por el paucar. Hanebo hablé con el paucar, pero este estaba molesto

[L.]

Hanebo en todo momento se siente agradecido con el paucar por el
mani y los conocimientos, como un hijo del paucar o que pertenece al pueblo
del paucar. Asi, no solo es importante destacar los elementos de la naturale-
za y animales, sino también a los que contribuyen como mediadores para la
transmision de conocimientos que apoyen en forjar la identidad iskonawa.
El rol que cumplen los mediadores en la cosmologia amazonica ha sido des-
tacado por diversos estudios, dado que es un actor crucial en la transmision
del conocimiento (Favaron, 2023).

28. “[...] El paucar les dijo “cuando crezca invita a toda tu familia, no les mezquines”.

Es asi que soy del pueblo del paucar. Yo soy legitima del pueblo isconahua [...]”

Asi, el mediador del conocimiento, en este caso el chaman Hanebo, es
otro agente que cumple un rol importante en esta conformacion del pueblo
y su modo de vida que incluso interviene en la identidad del pueblo como
agradecimiento al paucar.

422



Entorno y actores en la cosmologia de pueblos Pano: Andlisis de relatos Iskonawa, Kakataibo y Matsés
Edgar Yalta y Marco Lovon

6. Conclusiones

Los relatos presentados muestran la representacion del entorno rela-
cionada con elementos y sucesos fundacionales que buscan dar un origen
a algo que influye y conforma tanto la cultura del pueblo como el modo de
vida a seguir, por ejemplo, roles de género, alimentacidn, trabajo, etc. Las
epistemologias y semidticas amazdnicas permiten comprender la concep-
cion de la naturaleza. Los relatos nos envuelven en la cosmologia de los
grupos amazonicos, para el caso, del grupo pano. El entorno en los relatos se
percibe como armoénico, en tanto que animales y humanos se comprenden en

la gestacion de la comunidad.

No obstante, la representacion del entorno y los agentes responden
a un conjunto de relaciones que pueden ser explicadas desde dos puntos
de vista distintos en la antropologia ontoldgica. Estas relaciones pueden ser
armonicas, relaciones reciprocas o intercambio, o de depredacion, caceria o
guerra. Uno de los relatos muestra que el entorno puede ser hostil porque hay
arrebatos o depredacion por parte de algunos seres que buscan venganza o
poder para sobrevivir. Los animales para comer o responder a sus necesida-
des enfrentan al hombre, pues el ser humano muestra mezquindad al negar la
alimentacion. La lucha de las aves les permite conseguir color y administrar
las semillas. Buscan diferenciarse dentro de la naturaleza y mostrar su capa-
cidad. Las dos perspectivas de la antropologia ontoldgica actual, a pesar que
difieren en algunos aspectos, nos permite analizar los relatos de los pueblos
pano y amazonicos en general, de tal manera que podemos observar como se
dan todo tipo de relaciones en la Amazonia, ya sean armonicas o de depreda-

cion entre los agentes del entorno.

Particularmente, en relacion con las aves, se sefala que en las rela-
ciones con su entorno e incluso con los propios humanos brindan el co-
nocimiento técnico y alimenticio para la conformacion del pueblo que, en
algunos casos, conlleva a la formacion de la identidad, del modo de vida y
de la cultura. Por esta razon, se refuerza la idea de otros autores donde se
toma en cuenta a las aves como fuente de sabiduria en los pueblos amazo-
nicos. También es importante agregar la importancia de los mediadores del
conocimiento entre el ser mitologico que brinda la sabiduria y el pueblo; es
decir, los chamanes. Los actores en los relatos son piezas fundamentales para

comprender las relaciones entre los humanos y la naturaleza.

423



Amazonia Peruana

Queda pendiente como actividad muy importante realizar un trabajo
de campo in situ en las comunidades donde se generan y transmiten estos
relatos dado que en la investigacion con lenguas amazodnicas es significativa
la permanencia en el lugar (Fleck, 2018), la cercania con las personas y la na-
turaleza, asi como la exploracion de la cosmovision en boca de sus usuarios.
En esta investigacion se opto por los relatos escritos, aunque procedentes de
la oralidad. En estos afios vamos observando que las poesias, los cantos y
los relatos van registrandose en diversos textos (Mazzotti, Zariquiey y Ro-
driguez, 2018) y difundiendo con ello las miradas y las formas de pensar y
actuar de las comunidades amazonicas. Si bien se van estudiando las lenguas
y las culturas amazonicas, y existen avances importantes, como el caso en
shipibo (Favaron, 2023; Tournon, 2002), este articulo busca aportar al cam-
po de los relatos amazdnicos mediante el analisis de tres casos de pueblos
de lenguas pano desde el acercamiento de la antropologia ontoldgica. Esto
permite explorar en la comprension de su cosmovision, las relaciones entre
agentes, y los procesos de transmision del conocimiento. Con ello, se pre-
tende visibilizar la importancia de las narrativas amazodnicas y destacar su
relevancia para los estudios lingiiisticos, culturales y antropoldgicos en el
contexto peruano.

424



Entorno y actores en la cosmologia de pueblos Pano: Andlisis de relatos Iskonawa, Kakataibo y Matsés
Edgar Yalta y Marco Lovon

Referencias bibliograficas

Alonzo, A. (2023). Andlisis morfosintdctico de la transitividad en oraciones
de un relato de la lengua ashaninka. [Tesis de Maestria, Universidad
Nacional Mayor de San Marcos]. Cybertesis. https://hdl.handle.

net/20.500.12672/21678

Arias, G. (2024). Analisis semdntico de los eventos de movimiento en
iskonawa: aproximaciones a los patrones de lexicalizacion. [Tesis de
Licenciatura, Universidad Nacional Mayor de San Marcos]. Cybertesis.

https://hdl.handle.net/20.500.12672/24188

Bourdin, G.; Kindl, O. y Gutiérrez del Angel, A. (2024). El perspectivismo:
juna teoria desde el punto de vista de la alteridad? Encartes, 6(12),

211-225. http://portal.amelica.org/ameli/journal/370/3704645014/

Chavarria, M. (2019). De todas las sangres: las aves en lamitologia amazonica.
Pluriversidad, 4, 121-131. https://doi.org/10.31381/pluriversidad.

v414.2774

Descola, P. (2004). Las cosmologias indigenas de la Amazonia. En P. Garcia
Hierro & A. Surrallés (eds.), Tierra adentro: Territorio indigena y

percepcion del entorno (pp. 25-36). IWGIA.

Descola, P. (2012). Mas alla de naturaleza y cultura. Amorrortu.

Favaron, P. (2023). Netebo: aportes del perspectivismo shipibo-konibo
a una reflexion filoséfica indigena. Alpha, (56), 9-24. https://dx.doi.

org/10.32735/s0718-22012023000563036

Favaron, P. y Haya de la Torre, J. (2023). La poética del territorio de Chonon
Bensho. Interpretatio. Revista de Hermenéutica, 8(1), 21-57. https://

doi.org/10.19130/irh.2023.1.021X54S0073

Finnegan, R. (1992). Oral Traditions and the Verbal Arts. A Guide to Research

Practices. Routledge.

425



Amazonia Peruana

Fleck, D. (2003). A Grammar of Matses. [Tesis de doctorado, Rice
University].

Fleck, D. (2008). Sugerencias metodologicas para realizar trabajo de cam-
po lingiiistico en la Amazonia. Lexis, 32(2), 251-280. https://doi.
org/10.18800/1exi1s.200802.003

Fleck, D., Uaqui, F. y Jiménez, D. (2012). Diccionario matsés — castellano.
Conindicealfabético castellano—matsés e indice semdntico castellano
— matsés. Tierra Nueva. https://hdl.handle.net/20.500.12534/7IN5C4

Gonzalez, S. (2015). Antropologia y el estudio de las ontologias a princi-
pios del siglo XXI: sus problematicas y desafios para el analisis de la
cultura. Estudios sobre las Culturas Contemporaneas, 21(42), 39-64.
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5278308

Guadarrama, P. y Martinez, R. (2023). Las cosmologias de los pueblos
originarios sobre la Naturalezay su influencia en el constitucionalismo.
Novum Jus, 17(2), 171-191. https://doi.org/10.14718/
NovumlJus.2023.17.2.7

Lévi-Strauss, C. (1965). El totemismo en la actualidad. Fondo de Cultura
Economico.

Lovon, M. (2019). El ‘ciudadano’ amazonico en el discurso oficial.
Lingiiistica y Literatura, (75), 38-61. https://doi.org/10.17533/udea.
lyl.n75a02

Martinez, I. (2007). Eduardo Viveiros de Castro: De imaginacion, traduccion
y traicion. Anales de Antropologia, 41(2), 239-262.

Mazzotti, J. A., Zariquiey, R., y Rodriguez, C. (2018). Tradicion
oral iskonawa. Revista de Critica Literaria Latinoamericana y
Latinoamericana.

Ministerio de Cultura. (2017). Los pueblos shipibo-konibo, kakataibo e
isconahua. Ministerio de Cultura.

426



Entorno y actores en la cosmologia de pueblos Pano: Andlisis de relatos Iskonawa, Kakataibo y Matsés
Edgar Yalta y Marco Lovon

427

Ministerio de Cultura. (s.f.). Base de Datos de Pueblos Indigenas u Origi-
narios. https://bdpi.cultura.gob.pe/

Ministerio de Educacion. (2017). Relatos indigenas, andinos y amazoni-
cos. Ministerio de Educacion.

Muyolema, A. (2002). La palabra desbordante. Cosmologias ¢ historia en
los relatos de tradicion oral. En F. Garcés Velasquez & C. A. Muyo-
lema (eds.), Oralidades y escrituras kichwas (pp. 15-35). Editorial
Abya-Yala. https://doi.org/10.7476/9789978108246

Prieto, A. (2015). Métrica de los cantos tradicionales kakataibo. [Tesis de

licenciatura, Facultad de Letras y Ciencias Humanas, Pontificia Uni-
versidad Catolica del Pera]. http://hdl.handle.net/20.500.12404/6636

Reniec (Registro Nacional de Identificacion y Estado Civil) (2016). Tesoro
de nombres matsés. https://bit.ly/414drf7

Rodriguez, C. (2015). Relaciones gramaticales en la lengua iskonawa.
Lengua y Sociedad, 15(1), 45-58. https://doi.org/10.15381/lengsoc.
v1511.22592

Rodriguez, C. (2017). Prefijos de partes del cuerpo en iskonawa. LIAMES:
Linguas Indigenas Americanas, 17(1), 117. https://doi.org/10.20396/
liames.v1711.8649166

Rodriguez, C. (2020). El retorno de la lengua iskonawa. Cadernos de
Linguistica, 1(3), 1-11. https://doi.org/10.25189/2675-4916.2020.
v1.n3.1d237

Santos, F. y Barclay, F. (Eds.). (1994). Guia etnogrdfica de la Alta Amazonia.
FLASCO-Sede Ecuador IFEA.

Tournon, J. (2002). La merma magica. Vida e historia de los shipibo-conibo
del Ucayali. CAAAP.



Amazonia Peruana

Umaifia Chiricente, B. (2021). Narrativa de los seres espirituales: cosmovision
y cultura ashaninka. Amazonia Peruana, (34), 149-164. https://doi.
org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi34.270

Valenzuela, P. y Guillaume, A. (2017). Estudios sincronicos y diacronicos
sobre lenguas pano y takana: una introduccion. Amerindia, 39(1), 1-49.
https://hal.science/hal-01920483v1

Viveiros de Castro, E. (1996a). Cosmological deixis and Amerindian
Perspectivism. Journal of the Royal Anthropological Institute, 4, 469-
488. https://doi.org/10.2307/3034157

Viveiros de Castro, E. (1996b). Os pronomes cosmoldgicos e o perspectivismo
amerindio. Mana, 2(2), 115-144. https://doi.org/10.1590/S0104-
93131996000200005

Viveiros de Castro, E. (2013). La mirada del jaguar. Introduccion al
perspectivismo amerindio. Entrevistas. Tinta Limon. https://tintalimon.
com.ar/public/pdf 9789872739089.pdf

Zariquiey, R. (2011a). 4 grammar of Kashibo-Kakataibo. [Thesis Doctor
of Philosophy, Faculty of Humanities and Social Sciences, La Trobe
University]. https://do1.org/10.1515/9783110765816

Zariquiey, R. (2011b). Aproximacion dialectologica a la lengua cashibo-
cacataibo (pano). Lexis, 35(1), 5-46. https://doi.org/10.18800/
lexis.201101.001

Zariquiey, R. (2015). Bosquejo gramatical de la lengua iskonawa.
Latinoamericana Editores. http://www.etnolinguistica.org/
article:volén1p81-83

Zariquiey, R. (2016). Vocabulario Iskonawa-Castellano-Inglés. Tufts
University.

428



Entorno y actores en la cosmologia de pueblos Pano: Andlisis de relatos Iskonawa, Kakataibo y Matsés
Edgar Yalta y Marco Lovon

Zariquiey, R- y Fleck, D. (2013). Animales y plantas del pueblo kakataibo.
Diccionario trilingiie (kakataibo, espariol, inglés) con identificaciones
biologicas, indice alfabético castellano-kakataibo, clasificacion

semdntica, nombres regionales y definiciones etnobiologicas. Lincom-
Europa.

429



Amazonia Peruana

Anexos
(1) El paucar del arbol de mani

Hanebo era un chaman. El tomaba tabaco y cantaba. Cantaba con los
espiritus del bosque. “Chori”, enrollaba el tabaco y asi lo tomaba. Habia
tomado tabaco para ver al paucar, el gran paucar del arbol de mani. El paucar
ya habia puesto sus crias, las que colgaban del arbol. Hanebo queria ir a ver
al paucar para pedirle su mani, asi que le conto6 a su familia lo que habia visto.
“(Es verdad, papa?”, le pregunt6 su hijo. “No me mientas”, decia. Hanebo y
su familia se fueron a buscar al paucar que habia visto cuando tomo tabaco.
Llevo farifia para comer en el camino. También alistd arcos en una canasta
que llevaba. Cuando anochecia, tomaba tabaco. “Mira, papa. Mira, papa”, le
insistia su hijo. Hanebo veia a través del tabaco que el paucar estaba cerca.
Pronto lo encontrarian. Levantandose, otra vez fueron. El hijo insistia porque
pensaba que todavia estaban muy lejos. “Esta verdaderamente cerca”, le
respondia la mama.

“Tokoro”. Ya se escuchaba al paucar. Hanebo hizo esperar a su familia
mientras ¢l iba a ver primero al paucar. Como Hanebo era viejo, iba yendo
despacio. Uno de sus hijos, el que estaba ansioso por llegar, no esperd. Quiso
ver las crias del paucar. Se acerco al gran arbol del mani y cogid sus ramas.
Les prendio fuego. Cuando el paucar lo vio, se molestd. “jWetsisketere!”,
el paucar hizo apagar todo el fuego. “jTsitseketere! jAshpeketere!”, gritd
el paucar. Sus plumas salieron disparadas, tal cual flechas, hacia el hijo de
Hanebo y lo mataron. Las plumas caian como lluvia. Hanebo y su esposa
lloraron a su hijo muerto, que habia sido flechado por el paucar. Hanebo habl6
con el paucar, pero este estaba molesto. Seguia gritando mientras disparaba
sus plumas: “jTsitseketere!” “;Ashpaketere!”. El paucar estaba muy molesto.
“Yo he venido a ver. No me hagas nada”, le dijo Hanebo. “Quiero tu alimento.
Mani blanco”. “No me hagas nada, amansémonos ambos”, le pidi6 al paucar.
Los dos se calmaron y el paucar se quedoé mansito. “Vamos”, Hanebo dirigid
a la gente que venia con ¢l hacia el arbol del mani.

El paucar les explico los tipos de mani. “Ese mani también era medicina.
Rojo era normal pero verde no se comia. Este es weshta tama, mani rojo. Este
es heoh tama, mani blanco. Otra variedad es asi, arrugadito”. El paucar enseiid
a sembrar el mani. “Después de sembrar, cosechas el mani y haces tu chicha

430



Entorno y actores en la cosmologia de pueblos Pano: Andlisis de relatos Iskonawa, Kakataibo y Matsés
Edgar Yalta y Marco Lovon

431

de mani”, dijo el paucar. Los hombres sembrarian el mani y las mujeres harian
chicha. Pero al sembrar no crecia nada. Entonces hamaquearon y después si
crecio el mani. Estaba grande y lo cosecharon para la chicha. El paucar les
dijo “cuando crezca invita a toda tu familia, no les mezquines”. Es asi que
soy del pueblo del paucar. Yo soy legitima del pueblo iskonawa.

© Version extraida de Los pueblos shipibo-konibo, kakataibo e isconahua
(Ministerio de Cultura, 2017).



Amazonia Peruana

(2) El hombre paujil

Cuentan los matsés que antiguamente no conocian la chacra. Un dia,
mientras iban a montear, a cazar animales, escucharon cantar al paujil. Uno
de los hombres decidié cazarlo, prepar6 su cerbatana, pero el paujil le dijo:
“No me mates”. El hombre se qued6 inmovil, pasmado porque el paujil hablo,
no lo podia creer. De regreso a casa, les contd a su madre y a sus hermanos
lo que paso.

Luego de contar lo sucedido llevo a su mama y escucho cantar al pauyil.
Al encontrarlo le dijo: “;Por qué no te conviertes en hombre? ;Mis hijos no
tienen padre, son huerfanitos?, sufrimos mucho porque nos falta comida.

Pasadas unas horas, un hombre enorme aparecio en la casa. Las mujeres,
asustadas, preguntaron: “;quién eres?”. El inmenso hombre respondio: “Soy
a quien pediste que se convierta en hombre”. Las mujeres le invitaron comida.
Ellas comian tierra asada, era una especie de arcilla combinada con céscara
quemada de arbol. El paujil convertido en hombre dijo: “jEsto no es comida!
Ustedes estan sufriendo; Yo les ensefiaré a conocer la chacra y les ensefiaré a
sembrar yucas y platanos”.

El paujil los llevo a su chacra, y les ensefid, las mujeres cogieron la
papaya y empezaron a comer con toda la cascara y semillas. Y el hombre
paujil dijo: “iNo, esto no se come asi!, Asi tienen que comer”. Y les ensefid
a comer.

Asi es la historia del paujil que les ensefid a conocer la chacra, sacar
yuca y a comer todo lo que existe en la chacra.

© Version extraida de Relatos indigenas, andinos y amazonicos (Ministerio
de Educacion, 2017).

432



Ento

rno y actores en la cosmologia de pueblos Pano: Analisis de relatos Iskonawa, Kakataibo y Matsés

Edgar Yalta y Marco Lovon

433

(3) La guerra de los animales

Poco después de la creacion del mundo, en aquellos tiempos, los
guacamayos [y los otros animales] tenian todavia la forma de hombres. Como
hombres vivian los pdjaros [y los otros animales] con sus arcos y flechas.
Pero, les faltaban las chacras. No tenian, pues, ni yuca ni platanos. Por eso
tenian que alimentarse con frutas del monte.

Cuando llegaba entonces el tiempo en que ellos ya querian convertirse
fisicamente en estos animales que conocemos actualmente, se dirigieron
al primer hombre [Irakucha] y le pidieron: “;Mandanos algunas semillas!
iMandanos palitos de yuca y machiques de platanos para sembrar! Ya
vivimos demasiado tiempo hambrientos. Ahora queremos cortar una chacra'y
plantar [...] Ya estamos sufriendo hambre desde hace mucho tiempo. Por eso
queremos ahora plantar platanos, yuca y cafia de azicar. jRegalanos entonces
algunas semillas, Paisano! Nosotros no tenemos chacras, pues. Por eso no
podemos comer yuca.”

Cuando ellos le pidieron asi, Irakucha les mand6 algunas de sus semillas,
palitos de yuca y machiques de platanos, pero, antes de mandarselos, los
quemo en su candela [malograndolos asi].

Cuando los animales se dieron cuenta que Irakucha les habia mandado
semillas que no servian para nada, se enojaron y se juntaron todos para atacar
y matarlo.

En los preparativos de su ataque querian enderezar sus flechas. Pero no
tenian candela para calentarlas. El loro chérésé€ se ofrecio entonces a robar el
fuego del Irakucha. Se fue hacia donde el Irakucha y llegando allé se sento al
lado de la candela. Se sent6 inclinado muy cerca a la candela y gritaba como
de pena: “;Ché-&-€-s€, ché-é-é-sé!”. Entonces le dijo Irakucha: “jsiéntate
mas alld! No te acerques tanto a la candela.” Pero chérése no le hacia caso
inclinandose aun mas hacia la candela, gritando: “;Ché-&-¢-sé!”

Entonces, en un momento oportuno, agarrd chérésé una rama ardiente
de la candela del Irakucha y con la rama en su boca, volaba hacia donde le
esperaban los otros animales. “jLes traigo la candela!” gritaba.

“;Botala, botala!” respondieron los otros. Pero chérésé ya tenia esta



Amazonia Peruana

rama ardiente demasiado tiempo en su pico, y se lo quemo. [Por esto tienen
los loros su pico un tanto curvado.] “iMe he quemado mi pico!”, dijo después
de entregar la candela a los otros animales.

Entonces enderezaron sus flechas sobre la candelarobada, en preparacion
de su ataque al Irakucha. Después cavaron un tiinel para acercarse a la casa de
Irakucha sin que ¢€ste se diera cuenta, y cuando llegaron alla, salieron de su
tunel, se echaron sobre Irakucha y lo mataron.

Eso lo hicieron porque ya tenian ganas de cambiar su apariencia fisica
y empezar su vida como animales, porque (aunque con cuerpos de hombres)
no lo eran verdaderamente. Por eso no solamente mataron al Irakucha para
robarle sus productos de la chacra; sino lo comieron y chuparon su sangre.
Por su deseo de volar hacia los topes de los grandes arboles y vivir su vida
propia alla, mataron las aves y otros animales a Irakucha.

Entonces se pintaron los guacamayos rojos su cuerpo con la sangre de
Irakucha, mientras que las palomas y punchalas se pintaron solamente sus
pies. Panguana se pint6 con la ceniza de los huesos del Irakucha, mientras
el tucan se robd su cuchillo de paca (que se convirtid después en el pico
tremendo de este animal). La carachupa se llevo unos pedazos de una batea,
los cuales se transformaron después en sus tremendas ufias y el afiuje se llevo
un pedazo de un arco quebrado del Irakucha que se convirtié después en su
columna vertebral.

Todos los animales se pintaban con la sangre del Irakucha o se llevaban
algunas de sus cosas, por las cuales hoy se caracterizan y se distinguen de los
demas.

El paujil se llevd una concha del adorno del Irakucha que trae en la
actualidad sobre su pico. Los tucanes y pinchas se llevaron los picos de las
flechas, los cuales se transformaron después en sus picos puntiagudos y el
pahua se pint6 con una pintura blanca que el Irakucha tenia en su casa.

© Version extraida de Los pueblos shipibo-konibo, kakataibo e isconahua
(Ministerio de Cultura, 2017).

434



ENTREVISTA






N

AMAZONIA == ‘@///§\© S8 Amazonia Peruana, Volumen XIX, N."37, agosto 2024; pp.437-446
PERUANA %;Qé@; 7@@ CE‘%"’Q({»/\;@Z é% ) p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663
https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.491

CAMBIO CLIMATICO Y PUEBLOS INDIGENAS
AMAZONICOS

José Alvarez

Ismael Vega.- El bioma amazonico es el segundo ecosistema mds
vulnerable a los efectos del cambio climatico. La expansion agricola y
la deforestacion que alcanzo en el Peru mas de 220 mil hectareas (2020)
son las principales amenazas para su sostenibilidad porque impactan gra-
vemente en los bosques, rios y territorios de los pueblos indigenas. A su
vez, el Peru es el tercer pais mas vulnerable frente al Cambio Climatico.
Frente a este escenario, jcudl es el impacto de las politicas que viene im-
plementando el Estado en el marco de una economia de mercado, teniendo
en cuenta que contamos con una Ley Marco sobre Cambio Climatico, los
compromisos adoptados en el Acuerdo de Paris y las COP en la que ha
participado?

José Alvarez.- Las politicas del Estado peruano sobre la Amazonia
han sido y siguen siendo bastante contradictorias y descoordinadas entre
los diferentes sectores. Mientras el Programa Nacional de Conservacion
de Bosques para la Mitigacion del Cambio Climatico (PNCBMCC) y el
Servicio Nacional de Areas Naturales Protegidas por el Estado (Sernanp),
dependientes del Minam, y el Servicio Nacional Forestal y de Fauna Sil-



Cambio climatico y pueblos indigenas amazonicos
José Alvarez

vestre (Serfor), dependiente del Midagri, entre otros programas y proyec-
tos de ambos ministerios, impulsan la conservacion de los bosques ama-
zo6nicos, el mismo Estado, a través diversas acciones de otros programas
del Midagri, de las direcciones agrarias de los gobiernos regionales, y de
sectores como el Ministerio de Transportes y Comunicaciones y el Minis-
terio de Energia y Minas, impulsan proyectos sumamente lesivos para la
integridad de la Amazonia. Estos incluyen proyectos agropecuarios que
amplian indiscriminadamente la frontera agricola en suelos de aptitud fo-
restal, de infraestructura (especialmente carreteras que promueven la in-
vasion y depredacion de zonas forestales, la tala y la mineria ilegales), y
otros. El resultado salta a la vista, pues la tasa de deforestacion se mantiene
entre las mas altas de la Amazonia, dejando al Peru malparado frente a los
diversos compromisos internacionales asumidos para la conservacion de
los bosques, y afectando de paso a las comunidades locales que dependen
de los bosques para su supervivencia.

Historicamente, la Amazonia es uno de los pocos ecosistemas del
planeta donde los pueblos indigenas pudieron vivir y prosperar, desde
tiempos ancestrales, a partir de una relacion de cuidado y respeto con la
naturaleza. ;Cudles han sido las principales caracteristicas de esta re-
lacion? jEn qué contexto se produjeron? ;Por qué son importantes y se
deben tener en cuenta para enfrentar la situacion actual y los impactos del
cambio climatico que sufren los pueblos indigenas? ;jSon suficientes estas
respuestas para el contexto actual?

Segun diversos autores, la adopcion de la agricultura y la ganade-
ria, que ocurri6 en la mayor parte de los pueblos del planeta hace miles de
anos, comenzando con la llamada “Media Luna Fértil” en el Medio Orien-
te hace mas de diez mil afos, solo se produjo parcialmente en la Amazo-
nia. Esta fue una decision muy inteligente, adaptada a las potencialidades y
limitaciones del ecosistema amazdnico. Hasta muy recientemente, la ma-
yor parte de los recursos alimenticios clave de las comunidades indigenas
(principalmente proteinas y grasas) provenian de recursos silvestres que
eran sumamente abundantes: peces, tortugas acuaticas, caimanes, mana-
ties y otros recursos hidrobiologicos; y fauna silvestre terrestre y frutos

438



Amazonia Peruana

del bosque, especialmente. Los hidratos de carbono, escasos en la natura-
leza, son una excepcion, y provenian en su mayor parte de los cultivos de
yuca, sachapapa, maiz y pijuayo. Cabe destacar que el platano, que ahora
representa una gran fuente de hidratos de carbono, fue introducido por los
europeos, junto con algunos otros cultivos, al igual que la cria de aves de
corral y de cerdos.

El énfasis en el aprovechamiento de los recursos silvestres no fue
casual ni fruto de la pereza, como algunos han querido interpretar, sino de
una sabia adaptacion de un entorno muy particular, donde abundan esos re-
cursos silvestres y, en cambio, la pobreza de los suelos, las intensas lluvias
y el clima caluroso y humedo no favorecen ni los cultivos ni las crianzas.
Solo en los margenes de la Amazonia, especialmente en las zonas de tran-
sicion hacia el Cerrado, en Brasil, y los llanos del Beni, en Bolivia, que
tienen una estacion seca muy marcada y suelos mas planos y productivos,
asi como en algunos lugares de la selva alta de Peru y Ecuador, se ha com-
probado la existencia en el pasado de culturas con una vocacion agricola
mas marcada.

Esta dependencia de los recursos silvestres de las culturas amazo-
nicas representa ahora una gran oportunidad para impulsar modelos de de-
sarrollo amigables con los bosques y los ecosistemas acuaticos asociados.
En vez de promover modelos agropecuarios ajenos a la cultura amazonica
(copiados del Ande o la Costa, y condenados al fracaso, como demuestra
la experiencia) se deberia promover la recuperacién y manejo de recursos
acuaticos y terrestres, para fortalecer la seguridad alimentaria, e impul-
sar bioemprendimientos basados en el potencial de la biodiversidad, como
fuente de ingresos econdomicos. Un ejemplo son los superfrutos amazo-
nicos, que tienen una creciente demanda para el mercado de alimentos y
suplementos alimenticios, asi como para el cosmético e industrial. Como
esos hay multitud de recursos que pueden ser aprovechados sostenible-
mente por las comunidades locales en los bosques y ecosistemas acuati-
cos, sin alterar sus practicas y costumbres tradicionales, fortaleciendo su
seguridad alimentaria, generando ingresos y contribuyendo a conservar la
Amazonia.

439



Cambio climatico y pueblos indigenas amazonicos
José Alvarez

En los ultimos anos, desde el Estado, las empresas y algunos sec-
tores de la sociedad vienen promoviendo un conjunto de “soluciones” que
plantean una suerte de crecimiento economico verde o negocios verdes,
basados supuestamente en el cuidado de la naturaleza y la descarboni-
zacion. Incluso los Estados y los grupos economicos de poder hablan de
“transicion ecologica”. ;Como ves estd corriente de “soluciones”, que no
solo han ido adquiriendo visibilidad en estos arios de mayor crisis climati-
ca, sino que también se vienen expresando en politicas desde los Estados?

En principio, toda iniciativa que apunte a soluciones basadas en la
naturaleza y crecimiento verde son correctos. El problema surge cuando
esos modelos son impulsados por organizaciones o empresas que no tie-
nen en cuenta ni involucran de forma adecuada a las comunidades, o los
involucran como socios menores, como “beneficiarios”, o simples “pro-
veedores” de recursos o territorios, concentrandose la mayor parte de los
beneficios en los promotores de los proyectos.

Actualmente, hay buenas iniciativas y las hay no tan buenas. De
momento, las que mas se estd impulsando son aquellas lideradas por em-
presas privadas mas interesadas en la rentabilidad que en el bienestar de
las poblaciones amazonicas y en la conservacion de los bosques. Por ¢j.,
las plantaciones de monocultivos, sean de palma aceitera o de arboles ma-
derables, pueden ser una alternativa econémica para dar rentabilidad a los
miles de hectareas de suelos deforestados y degradados, pero no son una
opcion para las poblaciones indigenas amazodnicas, ni tampoco contribu-
yen a recuperar la conectividad en paisajes fragmentados ni a conservar
la biodiversidad, pues se convierten en inmensos “desiertos verdes”, en
los que domina una sola especie. No todo crecimiento “verde” es inclu-
sivo, sostenible y amigable con la biodiversidad. Hay muchos tonos de
“verde”...

En este tipo de plantaciones la mano de obra es ademas foranea, de
poblacion andina o costefa, porque los indigenas amazonicos prefieren en
general su estilo de vida donde predomina la pluriactividad vs. la especia-
lizacion caracteristica de las sociedades modernas. Adicionalmente, la lle-
gada de colonos suele estar asociada al despojo de territorios tradicionales

440



Amazonia Peruana

de las comunidades, entre otros impactos negativos para las comunidades
amazonicas.

Actualmente, frente a este escenario de crisis climdtica, predomi-
nio de una economia de mercado, con usurpacion y despojo territorial,
deforestacion creciente, etc., ;jdesde los pueblos indigenas qué estrategias
y procesos se vienen impulsando para ir construyendo el Buen Vivir/Vida
Plena? ;Como articular las iniciativas que beneficien a los pueblos indi-
genas y al planeta basadas en sus conocimientos tradicionales, con las
nuevas tecnologias y posibilidades que existen en la actualidad, aseguran-
do la sostenibilidad de nuestra casa comun?

Los indigenas amazdnicos estan conectados con los mercados re-
gionales y nacionales desde hace afios, y lo estan haciendo de forma cada
vez mas acelerada, porque necesitan y buscan diversos bienes y servicios
que les provee la sociedad occidental, desde herramientas, ropa, motores
y otros bienes, hasta servicios como salud, educacién y comunicaciones.

Lamentablemente, para generar los ingresos para pagar esos bienes
y servicios con frecuencia han recurrido a la extraccion y venta de recur-
SOS €scasos que son importantes para su subsistencia, incluyendo animales
terrestres, caimanes y peces (especialmente durante el terrible boom de
las pieles y animales vivos, de los afios 60 y 70, pero también actualmente
como carne de monte y pescado), la madera de sus bosques, o los frutos
(por ejemplo, el aguaje en la actualidad). La consecuencia ha sido la sobre
explotacion de esos recursos, lo que a su vez ha sido una de las causas del
incremento de la desnutricion crénica infantil (que afecta mas del 50 % de
los nifios indigenas) y la anemia, que afecta a un porcentaje ain mayor,
ademas de erosionar el principal activo con que cuentan las comunidades
para su desarrollo.

Promover el manejo y la recuperacion de esos recursos claves para
la seguridad alimentaria (fauna silvestre en sus bosques, peces, tortugas en
ecosistemas acuaticos) y la economia familiar deberia ser una prioridad de
los gobiernos y de los proyectos de cooperacion con comunidades amazé-
nicas, pero es muy raro que asi ocurra. Invertir en recuperar y conservar

441



Cambio climatico y pueblos indigenas amazonicos
José Alvarez

la integridad y salud de los ecosistemas, e impulsar bioemprendimientos
basados en el manejo y la agregacion de valor a los recursos de la biodi-
versidad, seria la mejor inversion para las comunidades amazonicas, que
podrian no solo mejorar su seguridad alimentaria, sino sus ingresos de una
forma sostenible y pertinente culturalmente. Y al mismo tiempo contri-
buiria a conservar la Amazonia y los valiosos servicios ecosistémicos que
presta al planeta. Las nuevas tecnologias pueden ayudar a que se pueda dar
valor agregado a muchos de esos productos en las propias comunidades,
generando mejores ingresos para ellas.

Mas bien, los intentos de cambiar esas practicas tradicionales de
esas culturas que los antropologos llaman “bosquesinas” hacia un modelo
“agropecuario” han estado todos condenados al fracaso, y han contribuido
a destruir bosques amazonicos y a profundizar la brecha de pobreza e inse-
guridad alimentaria de las comunidades amazodnicas.

Las organizaciones indigenas llevan afios impulsando sus planes
de vida (tanto a nivel de comunidades como de organizaciones y federa-
ciones) en el que el Buen Vivir es un aspecto clave. Sin embargo, muchos
reconocen que el tema econdomico” (en sentido amplio, esto es, inclu-
yendo seguridad y soberania alimentaria, ademds de ingresos familiares)
sigue siendo una asignatura pendiente, pues mas se han concentrado en
los temas de territorio, identidad cultural y lenguas. Las organizaciones
nacionales Aidesep y Conap estan abordando esta problematica de forma
creciente en los Ultimos afios, y han creado areas de economia indigena,
por ejemplo.

La Amazonia tiene una gran diversidad cultural, con cincuentaiun
pueblos indigenas y doce familias lingiiisticas con sus propias cosmovisio-
nes, prdacticas y saberes. Ademds, cuenta con organizaciones nacionales y
locales que han logrado colocar sus demandas y propuestas en la agenda
publica nacional. ;Qué rol les otorga el Estado para la vigilancia y defen-
sa de sus territorios y, especialmente, en los procesos de toma de decisio-
nes que tienen que ver politicas y/o proyectos relacionados directamente
con sus territorios?

442



Amazonia Peruana

La legislacion actual garantiza a los pueblos indigenas un alto nivel
de autonomia en la gestion de sus territorios, especialmente en lo que se
refiere a la gobernanza territorial y al aprovechamiento de recursos con fi-
nes de subsistencia, aunque no les garantiza los medios para una adecuada
proteccion y gestion de los mismos. Cuando se trata de un aprovechamien-
to con fines comerciales, sea de recursos forestales y de fauna silvestre, o
de recursos hidrobiologicos, los requisitos para obtener los permisos son
complejos y costosos, y las comunidades indigenas se ven con frecuencia
obligadas a buscar aliados en la cooperacion o en empresas privadas, lo
que las hace muy vulnerables a estafas y otros abusos.

Un gran avance en el respeto a los derechos de los pueblos indi-
genas fue la Ley de Consulta Previa, aprobada en el 2011 por el Estado
Peruano. Sin embargo, sigue habiendo muchos casos en que no se aplica, y
con frecuencia las organizaciones indigenas tienen que interponer recursos
para que sea aplicada en casos de normas, proyectos y otras intervenciones
del Estado que afectan sus derechos.

El posicionamiento de la agenda indigena en diversas instancias
publicas ha sido muy significativo en las ultimas dos décadas, aunque
todavia falta mucho por hacer. Se echa de menos, por ejemplo, la unidad
de los pueblos indigenas en alguna plataforma nacional, lo que daria
mucha mas fuerza a sus reclamos (como ocurre por ejemplo en Ecuador
y Bolivia).

Urge implementar politicas de Estado orientadas a la reduccion de
gases de efecto invernadero, uso responsable de los suelos y la recompo-
sicion de los bosques. ;Como cuidar la naturaleza, sus bosques y su gente
v a su vez aprovechar las posibilidades actuales? ;Como aprender del
pasado y asegurar el futuro de la Amazonia y sus pueblos?

Como he indicado mas arriba, las comunidades amazoénicas tradi-
cionales, y en especial las indigenas, son los mejores aliados para ayudar a
proteger la Amazonia, si se crean los incentivos correctos, y se promueve
un enfoque participativo y basado en evidencia para el disefio e implemen-
tacion de los proyectos. Para ello, las acciones deberian estar orientadas

443



Cambio climatico y pueblos indigenas amazonicos
José Alvarez

a asegurar los territorios tradicionales de los pueblos indigenas, apoyar el
fortalecimiento de sus sistemas de control y vigilancia, impulsar bioem-
prendimientos que pongan en valor recursos de sus bosques y ecosistemas
acuaticos para colocarlos en el mercado, promoviendo la revalorizacion
de las practicas tradicionales indigenas en alianza con la ciencia y la tec-
nologia modernas, y con empresas privadas responsables (las llamadas
“Empresas B”), teniendo en cuenta que son las que conocen el mercado y
pueden ayudar a las comunidades tradicionales a articularse con él.

Ya hay experiencias muy exitosas de comunidades trabajando con
apoyo de la cooperacion en esa linea, pero todavia son un nimero redu-
cido. Se siguen cometiendo errores estratégicos en el disefio de proyectos
orientados a conservar bosques y a ayudar a progresar a las comunidades,
tanto desde las agencias gubernamentales como desde la cooperacion in-
ternacional, especialmente por fallas en promover una participacion efec-
tiva de las propias comunidades en la planificacion y en la toma de de-
cisiones sobre los proyectos, y en el desconocimiento de los “expertos”
formuladores de los factores limitantes y condicionantes que existen en la
Amazonia, entre los que destaca el tema cultural. Un didlogo intercultural
respetuoso, informado y oportuno ayudaria mucho a que los proyectos tu-
viesen una mejor tasa de éxito.

¢ Cual es el futuro y los principales retos de los pueblos indigenas
amazonicos en un contexto de globalizacion, cambio climatico y predomi-
nio de la economia de mercado, con un Estado cuyas politicas publicas no
respetan sus derechos y no contribuyen a luchar contra la crisis climatica?

Aunque los retos son numerosos, voy a citar los que a mi juicio son
mas importantes y urgentes. El primero tiene que ver con las nuevas ge-
neraciones: actualmente hay una creciente sangria de jovenes amazonicos
que emigran hacia las ciudades, e incluso hacia actividades ilicitas como
mineria ilegal, narcotrafico y tala ilegal, en busca de mejores condiciones
econdémicas. Generalmente son jovenes que han acabado sus estudios de
secundaria o estudios técnicos, y ven en el “carton” un pasaporte de huida
de las comunidades; cada vez menos se quedan a trabajar en sus propias
comunidades. Crear oportunidades para estos jovenes implica mejorar la

444



Amazonia Peruana

educacion en las zonas rurales amazonicas, que deberia estar enfocada en
crear capacidades adaptadas a las necesidades de las comunidades, e im-
pulsar alternativas de negocios y empleo de calidad en las zonas rurales, a
través especialmente de los citados bioemprendimientos y agroindustrias
relacionadas, basados en los recursos de la biodiversidad.

El potencial en este campo es muy grande, debido al crecimiento
del interés y la demanda de estos productos en los mercados globales.
Aunque es cierto que los jovenes continuaran emigrando como ocurre en
todo el mundo, una parte podria decidir quedarse en las comunidades si
hay oportunidades de negocios que generen ingresos, y condiciones ade-
cuadas en los servicios e infraestructura.

Otro reto importante es el de seguridad territorial. Actualmente se
calcula que hay mas de 15 millones de hectareas sin asignar en la Ama-
zonia peruana, y en ellas es donde mas actividades ilicitas y pérdida de
bosques se producen. Una parte de esas areas estan reclamadas por comu-
nidades indigenas y mestizas, sea para titulacion o sea para ampliacion de
territorios. Otras zonas, que no estan en el drea inmediata de influencia de
comunidades, deberian ser asignadas bajo otras modalidades de gestion,
de preferencia a comunidades organizadas, como concesiones de algun
tipo, de modo que no queden areas sin un titular.

Finalmente, creo que un reto importantisimo es el de la seguridad
alimentaria, mencionado mas arriba. El crecimiento poblacional, la con-
centracion de la poblacion en pueblos y ciudades intermedias en busca de
servicios, la demanda del mercado y el acceso a herramientas y técnicas
moderas para caza y pesca (escopetas, redes, motores) ha provocado una
sobre explotacion de los recursos que esta afectando gravisimamente la
seguridad alimentaria, como se ha indicado antes. Las comunidades in-
digenas no estan enfrentando de forma adecuada esta problematica, y las
soluciones que provee el Estado (asistencia alimentaria a través de progra-
mas como Qali Warma) no son pertinentes culturalmente (hay un alto nivel
de rechazo de los alimentos procesados y ultraprocesados de Qali Warma),
ni estan ayudando en absoluto a solucionar el problema de la desnutricion
cronica infantil y la anemia. Se requiere disefiar e implementar medidas

445



Cambio climatico y pueblos indigenas amazonicos
José Alvarez

para que las propias comunidades promuevan la recuperacion y manejo
sostenible de sus recursos de flora y fauna, bajo enfoques de gestion par-
ticipativa o cogestion; esto ya se ha hecho en algunos lugares, con apoyo
principalmente de proyectos de cooperacion internacional, pero se requie-
re escalarlo a la mayoria de las comunidades y convertirlo en politicas de
estado.

¢, Como pueden contribuir la Iglesia amazonica y la sociedad para
ayudar a los pueblos indigenas a proteger los bosques de la Amazonia y
mitigar los graves efectos de la crisis climatica?

Son muy claras las orientaciones tanto de la Laudato Si’, como de
la Laudate Deum, sobre la crisis ambiental en general, y sobre la climatica
en particular. La presencia de la Iglesia en zonas remotas, donde los pocos
actores que llegan suelen ser ilegales o aprovechadores de los pueblos in-
digenas, es clave para ayudar a estos pueblos: primero, a tomar conciencia
de sus derechos (jy también deberes sobre lo que el Papa denomina “la
Casa Comun™!); segundo, a conectarlos con posibles aliados que los ayu-
den a defenderse y a buscar alternativas frente a los retos y amenazas que
enfrentan; y tercero, para canalizar denuncias sobre posibles amenazas y
abusos, tanto sobre los territorios como sobre las personas (especialmente
los tan acosados lideres ambientales).

En los ultimos afios la Iniciativa Interreligiosa por los Bosques
Tropicales — IRI, donde participan activamente varios obispos amazoni-
cos, ha estado muy activa convocando y movilizando activistas de las va-
rias denominaciones religiosas del Pert, organizando eventos, realizando
pronunciamientos y denuncias y planteando alternativas a la problematica
de los bosques amazonicos.

446



TESTIMONIOS






AMAZONIA DI\ SE  Amazonia Peruana, Volumen XIX, N.°37, agosto 2024; pp.449-451
PERUANA > @@—,@E‘%’{{«M % p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663

https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.492

LAS MUJERES INDIGENAS
ANDINAS Y AMAZONICAS

Ketty Marcelo

Presidenta de Onamiap

Mi nombre es Ketty Marcelo Lopez, presidenta de la Organizacion
Nacional de Mujeres Indigenas Andinas y Amazoénicas del Pert (Ona-
miap). Es una organizacion nacional que defiende los derechos individua-
les y colectivos de las mujeres indigenas en el pais, asimismo la defensa
de la madre naturaleza como sujeta de derechos. En el ultimo Congreso,
desde Onamiap, nosotras asumimos la responsabilidad de nadar en contra
de la corriente.

En Onamiap andamos en el proceso de descolonizaciéon y la con-
ciencia de clase. Venimos cuestionando el modelo econémico, nos asumi-
mos como una organizacion anticolonial, antirracista, antipatriarcal y an-
ticapitalista. Desde ahi es donde se enfocan nuestras actividades y nuestra
vision como organizacion. Como decia, decidimos nadar contra la corrien-
te e ir cuestionando el modelo econdmico, cuestionar las desigualdades
estructurales que enfrentamos desde el inicio, desde mucho antes de esta
Republica. Es por eso que, desde Onamiap, fortalecemos nuestras capaci-
dades. Nosotras lo llamamos sembrar semillas de resistencia al interior de
nuestras organizaciones.



Las mujeres indigenas andinas y amazonicas
Ketty Marcelo

Trabajamos metodologias que nos permitan, cada una, sembrar
ese compromiso de lucha. ;Qué estamos haciendo frente al Estado? Cues-
tionar las politicas publicas que solamente son intercultural, pero no se
cuestionan las grandes desigualdades estructurales. Entonces, venimos
preparandonos, fortaleciéndonos y cuestiondndonos muchisimo las vulne-
raciones de derechos que el Estado atenta en contra de nuestros pueblos,
tanto el Ejecutivo y el Legislativo.

Onamiap cuenta con un observatorio de consulta previa en el cual
narramos, evidenciamos y denunciamos las vulneraciones de derechos
frente a nuestros pueblos, porque nosotras somos conscientes que somos
una organizacion que defiende derechos. El CAAAP ha cumplido un rol
importante en la Amazonia, de acompanamiento, de contribuir al fortale-
cimiento de las organizaciones de pueblos indigenas que, en la Amazo-
nia, enfrentamos muchos impactos frente al extractivismo. Ahi vemos el
rol del CAAAP: su acompanamiento a las poblaciones amazonicas.

(Como veo el futuro de la Amazonia? Lamentablemente, estamos en
un futuro incierto. Mientras no se cambie el modelo econdmico, mientras se
siga fortaleciendo el capitalismo, se seguira destruyendo a la madre natura-
leza. Mientras los paises estén sacando leyes antropocéntricas, mientras no
se cambie la constitucion politica a una que considere a la madre naturaleza
como sujeta de derechos, nuestra Amazonia se seguird destruyendo, arrasa-
da por monocultivos, madereros ilegales, invasiones y economias ilegales.

Si el Estado no promueve garantizar la seguridad juridica de
nuestros territorios, dentro de diez o veinte anos estaran llenos de mo-
nocultivos, llenos de agriculturas que destruyen a la madre naturaleza.
Entonces, es necesario como primer punto demandar la seguridad juridi-
ca de nuestros territorios, pero también que nosotros conozcamos nues-
tros derechos. Mucho se habla de las falsas soluciones, como el tema
de carbono; también ahi hay un gran reto para nosotros los pueblos, el
tema de la conexidn: no desconectarnos de nuestra madre naturaleza.
Necesitamos seguir construyendo esa resistencia, seguir construyendo y
resistiendo nuestra identidad como pueblos indigenas.

450



Amazonia Peruana

Desde la Amazonia, necesitamos que las organizaciones sigan ar-
ticulandose, porque la la Amazonia no es sola, también dependemos de
los glaciares andinos, de los rios. Entonces, necesitamos mirar nuestros
territorios de manera integral, caminar como pueblos de manera articula-
da. Muchas veces, la cooperacion nos divide o todos los fondos van para
la Amazonia. Es una manera muy muy sesgada de mirar, debemos de mi-
rar también a los bosques andinos, los glaciares andinos, mirar de manera
integral a nuestros territorios para contribuir a salvar el planeta, a prote-
ger nuestros territorios. Es importante tener claridad sobre como se viene
concesionando la Amazonia, como nos vienen despojando a través de la
creacion de areas naturales protegidas, lo cual limita mucho nuestro buen
vivir como pueblos.

Nosotras, desde Onamiap, venimos trabajando fuertemente en la
defensa de nuestros territorios, pero, de manera articulada y clara, la de-
fensa de la madre naturaleza como sujeta de derecho. Entonces, lo que ne-
cesitamos es seguir fortaleciendo nuestras capacidades, fortaleciéndonos
como organizaciones para defender a la Amazonia.

451



AMAZONIA
PERUANA

N2 IR\ 7 SE  Amazonia Peruana, Volumen XIX, N."37, agosto 2024; pp.452-457
g, é@ E‘g{«»ﬂ 68 p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663
https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.493

| 0S JOVENES Y LA FORMACION DE
|_iDERES SHIPIBO-KONIBO

Cecilio Soria

Comunicador y lider shipibo-konibo

Mi nombre es Cecilio Soria Gonzélez. Naci en la comunidad nativa
de Panaillo, que esta ubicado entre el cruce de los rios Aguaytia y Ucayali.
Desde muy joven, en la época de la educacion secundaria, por los afios se-
tenta y cinco, estuve en la comunicacion de mi colegio. Empecé haciendo,
por ejemplo, periodicos murales. Ya al finalizar como comunicador, eso
me ha servido para unificar a los jovenes.

Yo fundé¢ la Juventud Nativa de Ucayali, por esas épocas ya. En
el afio setenta y siete terminé mis estudios secundarios, y en el setenta y
ocho continuamos. Eso es lo que ha sido. Los jovenes hemos impulsado la
creacion de la Federacion de Comunidades Nativas de Ucayali. La primera
reunion fue en Utucuru, en el afio de 1980, no me acuerdo ya los meses,
pero fue a fines de 1980 en Utucuru. El 21 de enero, en una primera asam-
blea, se crea la Federacion de Comunidades Nativas de Ucayali. No pude
estar yo en la reunion porque estaba estudiando en la universidad. Yo fui
el primer shipibo que ingres6 a la universidad. Hice historia cuando entré
a la Universidad San Martin de Porres, a la Facultad de Ciencias Sociales,
Sociologia. Desde aquella vez, mi contacto nunca se ha perdido, a pesar de
que yo estaba estudiando, siempre he tenido el contacto con ellos.



Amazonia Peruana

Y tal es asi que, en el afio de 1982, continué con mis estudios en
la universidad, hasta que, en 1985, hicimos un gran Congreso en Lima,
donde se cre6 el Consejo de Estudiantes Indigenas de la Selva Peruana. Yo
fui su primer presidente y el vicepresidente fue Juan Reategui Silva, ex-
viceministro de Interculturalidad del Ministerio de Cultura. Pero continué
yo con mi comunicacion, incluso en la universidad, porque en esa época
yo estuve en la universidad estudiando Derecho. También habia el foro,
que era el organo del Frente Amplio de Estudiantes de Derecho. Pero alli,
como comunicador, me apoyaba el antropologo Carlos Davila Herrera. El
ha sido mi asesor, trabajaba en el CAAAP y era profesor también de la San
Marcos. Me apoy6 mucho.

Y en esa época también se cred, gracias a la iniciativa del padre
Jaime Regan, quien nos reunid a tres estudiantes, a mi, a César Sarasara
Andrea y a Licenia Thuaraqui Canayo. César fue presidente varios afnos y
Licenia se convirti6 en la primera médica, pero quien dirigia la comunica-
cion era yo, me dio esa potencia el padre Jaime, y desde ahi siempre he con-
tribuido con ese rol. Después, en el afio de 1986, la Federacién de Comuni-
dades Activas de la Fenamap, de Madre de Dios, me propuso ser dirigente
nacional de la CCP, y llegué a ser el primer dirigente de la Confederacion
Campesina del Peru, gracias a la Fenamap, pero también a Feconau. Porque
yo no me desligaba, a pesar de que estaba lejos de mi pueblo.

Entonces, he cumplido un rol importante. Pero no se olviden que,
en 1980, conversabamos con Evaristo y fundamos Aidesep. Nunca fui
dirigente, pero yo digo, “yo voy a estar siempre como soldado, soldado
raso”... Y hasta ahora, dos veces me lo han propuesto. Por esa situacion
es que la situacion actual de los pueblos, yo puedo entenderla mejor. ;Por
qué? Porque la comunicacion coadyuva mucho. Es como ser un padre o
ser un cura, recibimos confesiones de todos lados y articulamos. Para mi,
eso es muy importante, el rol que he cumplido como comunicador, y he
aportado para que las organizaciones indigenas se fortalezcan, y, sobre
todo, la unidad. Siempre he hablado del término unidad y eso creo que es...

Por eso, hasta ahora soy respetado, ;no? He sido como el término...
Cuando hay problemas, me pongo en medio cuando, de repente, hay proble-

453



Los jovenes y la Formacion de Lideres Shipibo-Konibo
Cecilio Soria

mas organizacionales, siempre luchando contra la corrupcion, haciendo ver
que antes nosotros viviamos en una sociedad del buen vivir. Por eso creo
que, frente a las politicas del Estado, también he cumplido un rol importan-
te. He sido regidor provincial dos veces, aca en mi tierra de Ucayali y he
creado, por ejemplo, la primera Oficina de Comunidades Nativas que hasta
ahora existe. Ya después la mayoria lo copiaron a nivel provincial y a nivel
nacional, en los gobiernos locales. Hasta ahora existe la Oficina Municipal
de Asuntos Indigenas. Por ejemplo, gracias al trabajo que hice como comu-
nicador, se ha hecho un monumento shipibo en la Plaza de Armas de Yari-
nacocha, porque decimos que nosotros somos mucho mas antiguos, hemos
nacido originarios, antes que nacieran sus abuelitos de Cristobal Colon. En
esas cosas la comunicacion aporta mucho, contribuye mucho, unifica. Eso es
lo que yo puedo contribuir para poder entender la Amazonia.

Personalmente, yo soy testigo del trabajo del CAAAP. En primer
lugar, cuando era estudiante en el afio de 1985, por propuesta del padre
Jaime Regan, el padre Angel Saboya y el obispo de Pucallpa, con José
Lirio Yangua, que es otro lider awajun, los dos presidimos la llegada del
Papa Juan Pablo II a Iquitos. Los dos shipibos y aca yo llevé mas de cien
shipibos, a todos los lideres, y el hermano José Lirio traia de Amazonas.
Era mi encuentro con el Papa. Fue en el mes de febrero del afio de 1985,
donde dijo en el aeropuerto: “El Papa se siente ser charapa”. Ademas, en
ese afio, yo habia escrito un almanaque shipibo traducido al inglés, shipibo
y castellano. Le entregamos, me acuerdo, una ceramica, una cosa especial,
como shipibo-konibo le entregamos personalmente.

Tengo mucha ligacion con el CAAAP y, como digo, el CAAAP ha
contribuido al fortalecimiento de las organizaciones indigenas. Tiene coor-
dinacion, por ejemplo, con la Confederacion de Nacionalidades Amazoni-
cas del Peru, el Conap, con la Asociacion Interétnica de Desarrollo de la
Selva Peruana, Aidesep. Y de lo cual, aqui también a nivel regional, tanto
Aidesep tiene su Orau y el Conap tiene su Ornau, que son organizaciones
regionales. Eso es importante porque hace que los pueblos indigenas este-
mos visibilizados en la sociedad peruana.

454



Amazonia Peruana

La otra cosa que el CAAAP ha contribuido mucho es en cuanto a
la formacion de los jovenes, que ahora son excelentes profesionales. Por
ejemplo, yo puedo hablar de Juan Carlos Chavez, un abogado egresado
de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos. También de Jamer
Loépez Agustin, quien estudié en la Universidad Nacional Ucayali, Admi-
nistracion de Empresas, y es presidente de la Organizacion Regional de
Aidesep de Ucayali.

Yo mismo también he contribuido dando mis testimonios para
alentar a la juventud, de que si se puede, un poco hablando también de la
historia. Yo me acuerdo una vez que aca, el CAAAP de la region Ucayali,
en esos cursos de verano que daba, y que ahora muchos de ellos son pro-
fesionales, me acompand Reydelinda Saldana, que es actual lingtiista de la
Universidad Nacional Mayor de San Marcos. ;Cual es el motivo de nues-
tros mensajes? ;Cudl es el motivo de nuestras charlas? Eran tres cosas.
Primero, la humildad, la sencillez; segundo, ser persistente, y tercero era
estudiar para que en el futuro seamos algo util a la sociedad en la forma-
cion intelectual. Los pueblos indigenas no toda la vida van a estar viviendo
como calatos, sino también debemos de tener una formacién profesional
en distintas areas. En letras, en ciencias, en ingenieria, sociologia, antro-
pologia, derecho, entre otros. Eso yo creo.

Puedo hablar con mucha propiedad, porque, como digo, estuve muy
cerca aca. Antes de que se hicieran esas cosas, el CAAAP tenia su Hogar
Nativo. Y muchos ahi hemos hecho talleres como jovenes de la Juventud
Nativa de Ucayali. Me acuerdo que en el afio 1982 hicimos y trajimos a
Juan Ossio al Hogar Nativo, quien después llegd a ser el primer ministro
de Cultura, a Alberto Chirif, Lucy Trapnell, a todos ellos. A Carlos Urrutia
Bologna, que llegd después a ser asesor principal del doctor Alejandro
Toledo, presidente del Peru, y también del doctor Zamora, presidente bo-
liviano. Ellos vinieron a dar charlas en el Hogar Nativo, mientras yo como
presidente. O sea, siempre he tenido mi relacion, mi ligacion desde Lima,
porque el pueblo me tomaba como un hijo. Yo puedo hablar de que el Ho-
gar Nativo ha sido historico y esperamos que alguna vez haya otro, quizas
ya no en el puerto, sino en otro lugar. Eso seria muy, muy, muy importante
y que ahi se combinaria también la formacion de la juventud estudiosa.

455



Los jovenes y la Formacion de Lideres Shipibo-Konibo
Cecilio Soria

(Como veo el futuro? Yo puedo pensar de dos maneras. Hay un
futuro incierto, porque nuestros gobernantes un poco que miran a la Ama-
zonia como algo mercantil, lo cual no debe ser. Ahora, ;cémo se expresa?
En la promulgacion de leyes. Por ejemplo, la Ley Forestal. Esperamos
que haya un retroceso. Esperamos. Para eso estan las organizaciones in-
digenas, los obispos de la selva, las ONG, los colegios profesionales. Ya
hemos visto pronunciamientos, lo cual es positivo. Esa es la preocupacion.
La otra preocupacion es en cuanto a nuestros hermanos, los no contacta-
dos. No creen; creen que es un invento de los cientificos sociales Y no es
asi, porque hay pruebas contundentes, tomas fotograficas contundentes.
Por ejemplo, en la zona de acd, por Yurua; en la zona de La Aguaytia y en
Puerto Maldonado.

Por otra parte, veo que la aparicion de las universidades es una
contribucion muy buena. El principal gestor para la creacion de la primera
Universidad Intercultural de la Amazonia ha sido el profesor Marcial Vas-
quez Fasanando. Muri0, pero ahi esta el producto, ahi esta la cosa concre-
ta. Yo estoy orgulloso porque el auditorio principal lleva su nombre. Ahi
esta la formacion. Creo que las organizaciones, los intelectuales, tenemos
el reto de ser profesores en las universidades, para que, efectivamente,
sean universidades interculturales y que no sea una universidad mas occi-
dental, porque si no, va a ser de nombre, para que alli se puedan ensefar
materias como la historia del movimiento indigena o la cosmovision indi-
gena. Todo eso es factor. Para eso, deberia haber sabios indigenas para que
puedan contribuir.

En ese sentido, podemos decir que hay un futuro que se garanti-
za en la preparacion de ahora, ya no de los jovenes, sino también de los
profesionales. Los profesionales en algin momento vamos a tener que ser
profesores en las universidades para coadyuvar al mejor entendimiento,
para que nuestros jovenes actuales tengan una formacion que esté a las
expectativas de la sociedad y también de la tecnologia, que debe estar en
el mismo nivel. Ya no estamos en la época en que solamente el que no
sabia firmar en analfabeto, no. Ahora ya se ha vuelto basica la cuestion
del Internet, practicamente se convierte en alfabeto. Los tiempos avanzan.

456



Amazonia Peruana

Si mi papa, por ejemplo, ha sido profesor con tercero de primaria, ahora
la lucha es la mucha competencia, a lo mejor va a ser con maestrias o con
doctorados. En eso es lo que no debemos de quedarnos nosotros los pue-
blos originarios.

457



AMAZONiA N2 IR\ 7 SE  Amazonia Peruana, Volumen XIX, N."37, agosto 2024; pp.458-462
PERUANA %}4 é%@&% % p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663

https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.495

S

CAMINANDO CON LAS COMUNIDADES
Y EL GOBIERNO
TERRITORIAL AUTONOMO AWAJUN

Gil Inoach
Pamuk del GTAA

Estoy desempefiando como pamuk (presidente) del Gobierno Te-
rritorial Autdbnomo Awajun (GTAA). Estamos trabajando para fortalecer al
GTAA de la siguiente manera:

m  Establecer un sistema propio de justicia comunitaria al interior de
las comunidades. Se esta avanzado en reglamentos de tipo civil,
penal y procesal en consulta y en proceso de construccion. Todo
esto pensado en recuperar la disciplina awajun.

m  La construccion de un cuerpo legislativo interno, en estos momen-
tos en funcionamiento. En su primer acto, la asamblea ha aprobado
cuatro instrumentos internos y cuatro instrumentos a favor de mu-
jeres awajun a través de Ordenanzas Territoriales. El pueblo awajun
estd legislando sus asuntos internos en el marco del derecho a la
libre autodeterminacion de los pueblos indigenas.

m  Hemos descentralizado al GTAA en dieciocho sectores territoria-
les para garantizar su presencia institucional en los cuatro departa-
mentos del pais (Loreto, Amazonas, Cajamarca y San Martin). Son
espacios que permiten garantizar la presencia en el liderazgo del
pueblo awajin para empoderar sus capacidades de accion y deci-
sion, involucrando a hombres y mujeres.



Amazonia Peruana

m  Estamos adecuando estatutos comunales al estatuto del GTAA para
reunificar el territorio y el desarrollo con una sola visiéon como su-
jeto al pueblo awajun, rescatando el ejercicio de los derechos co-
lectivos de acuerdo a los estandares internacionales de derechos
humanos.

m  Establecemos mecanismos de relacion interinstitucional con el Es-
tado peruano, a través de mesas de trabajo. En el primer paso, he-
mos constituido una mesa regional de trabajo sobre proteccion a
los defensores de los derechos humanos en el cual, en su primera
reunion llevada a cabo en Bagua Chica el 15 de marzo del afio en
curso, tomamos una serie de medidas que consideramos necesarias
para accionar frente a la economia ilegal que estd comprometiendo
seriamente el medio ambiente de nuestros rios Cenepa, Santiago y
Maraion.

m  Estamos armando un expediente para notificar al Estado peruano
sobre la existencia del GTAA con sustento antropoldgico y juridi-
co de su accionar y el fin que persigue, mediante el cual también
vamos a exigir el reconocimiento de la personalidad juridica de los
pueblos indigenas en unién con los demas gobiernos auténomos de
los pueblos wampis, achuar, chapra, candozi, kechwa del pastaza,
kukama kukamiria, shiwilu, etc.

m  Observamos que el Congreso de la Republica actiia de espaldas a
los pueblos indigenas y de manera inconsulta crea leyes que atentan
contra el bosque y promueve, sin el menor criterio técnico y am-
biental, la proliferacion de la mineria ilegal en la Amazonia. Esta-
mos haciendo también seguimiento de la peticion que interpusimos
ante la Comision Interamericana de Derechos Humanos (CIDH)
frente a la negacion del Estado de reconocer la personalidad juridi-
ca de los pueblos indigenas. La CIDH corri6 el traslado del caso al
Estado y ahora le toca por el plazo de tres meses decidir, si va por
una solucidon amistosa o si niega.

000

459



Caminando con las comunidades y el Gobierno Territorial Auténomo Awajiun
Gil Inoach

Conozco por primera vez al CAAAP en el afio 1989 en la localidad
de San Lorenzo, actual capital de la provincia de Datem del Marafidon. En
aquel afio, yo colaboraba en una iniciativa que gestaba la creacion de una
organizacion indigena que, anos después, se concretaria en la Coordinado-
ra de los Pueblos Indigenas — San Lorenzo (CORPI — SL). Estaba de coor-
dinadora local Veronica Cordova. En San Lorenzo, el CAAAP construy6
una casa albergue, que mas se conocia como Hogar Nativo. Los represen-
tantes de las comunidades provenientes de los pueblos indigenas awajun,
achuar, wampis, shawi, quechua del Pastaza, chapra y candozi que se tras-
ladaban para realizar sus gestiones encontraban un techo donde pernoctar.

El personal del CAAAP orientaba y asesoraba la canalizacion de
problemas de distintas indoles que demandaban las comunidades y las
familias, ya sea ayudando en elaborar los documentos técnicos, interce-
diendo a favor de las comunidades para que se atienda sus requerimientos
comunales, acompafiando en la venta de productos que traian las comuni-
dades contra posibles estafas, etc. San Lorenzo como sede de la instancia
administrativa de los sectores salud, educacion, agricultura y pesqueria era
un referente principal donde toda la demanda comunitaria se concentraba,
esperando alguna respuesta favorable de parte de la administracion pu-
blica. Sigue hasta ahora siendo una suerte de enclave comercial que con-
centra la dindmica econdmica que proviene de las ciudades de Chiclayo,
Yurimaguas e Iquitos.

El CAAAP también apoyaba en el convenio con la Quinta Re-
gion Militar de Iquitos mediante el otorgamiento de la libreta militar a
los miembros de las comunidades indigenas, principalmente fronterizas.
Me acuerdo de que el CAAAP transfirio el apoyo de la documentacion de
miembros de las comunidades nativas a los pueblos indigenas en el afio
1991, cuando estos pueblos se organizaron e instalaron su oficina repre-
sentativa en San Lorenzo.

El CAAAP brind6 asesoria técnica para el rescate de objetos ar-
queolédgicos mediante el acopio y clasificacion de vasijas de barro que se
encontraron en el ambito de la provincia de Datem del Maraiién y apoyod
con los tramites correspondientes para la creacion y reconocimiento del

460



Amazonia Peruana

museo. Actualmente, este museo cumple un rol importante de difusion de
la identidad cultural de la region.

Tras los tragicos hechos ocurridos en la movilizacion indigena del
afio 2009, el CAAAP brind6 asesoria técnica en la defensa de los lideres
que fueron denunciados, entre ellos cincuenta y tres hermanos por el caso
La Curva y algo de veinte hermanos por el caso Estacion 6. Después de
catorce anos de defensa técnica y juridica, muchos de nuestros hermanos
indigenas fueron absueltos por la justicia.

Entre los afios 2017 al 2018, el CAAAP apoy6 en el proceso de
elaboracion del estatuto del pueblo awajin y en su socializaciéon mediante
trabajos de sensibilizacion a las comunidades. Sobre la base del estatuto
consultado y socializado, el pueblo awajin se constituy6 en el GTAA, el
cual concluy6 en la asamblea llevada a cabo en la localidad de Chiriaco
(distrito de Imaza) los dias 17 y 18 de diciembre del afio 2021.

Actualmente, el CAAAP, contribuye al fortalecimiento de la ges-
tion territorial, la consolidacion organizativa del GTAA y en la promocion
de los derechos de la mujer awajuin a través de asambleas para la descen-
tralizacion del Gobierno autonomo, la seleccion de los representantes para
la conformacion de la asamblea del GTAA, la instalacion de este cuerpo
legislativo interno y la capacitacion de mujeres.

En el desarrollo de la asamblea inaugural del GTAA, el CAAAP
brindo6 asesoria legal para que las mujeres awajun presenten sus propues-
tas de promocion de sus derechos, logrando que dicha asamblea apruebe
cuatro ordenanzas territoriales a favor de las mujeres awajun. Estas son:

1. Ordenanza territorial que promueve la educacion continua y el de-
sarrollo econdmico para las mujeres awajun.

2. Ordenanza territorial que reconoce de interés colectivo la libertad
para elegir la pareja de vida y garantizar la integridad fisica y psi-
cologica de la mujer.

3. Ordenanza Territorial que declara de interés colectivo promover
la soberania alimentaria garantizando la calidad nutricional de las

461



Caminando con las comunidades y el Gobierno Territorial Auténomo Awajiun
Gil Inoach

familias awajun.

4. Ordenanza territorial que declara de interés colectivo la necesidad
de implementar el articulo 262 del Codigo Civil sobre celebracion
de matrimonio en las comunidades nativas awajun.

000

Pienso que, si los indigenas no hacemos nada por la Amazonia,
pronto nos veremos infestados por la economia furtiva, el incremento de
la tala ilegal y la deforestacion, el dano a las cabeceras de las aguas con
mineria ilegal que la harian no consumible, la provocacion de erosiones y
el cambio de los cursos de agua de los rios con similar impacto al que se
viene produciendo en Madre de Dios. Se le percibe al Estado como deci-
dido a abrir la puerta a la economia ilegal y sin importarle lo que le suceda
a la poblacion local que depende del bosque, de los rios y de los recursos
naturales, ni las consecuencias que, sin duda, la poblacion mas empobre-
cida que quedara de esta politica extractivista son las familias indigenas.

Frente a esta situacion, veo que el asumir la defensa de los territo-
rios indigenas en la modalidad de gobiernos territoriales autonomos es una
estrategia de resistencia que si todos los cincuentaiin pueblos indigenas
actuamos con esa mira como una forma de defensa de nuestra existencia
colectiva podemos parar de algiin modo. Para ello, es importante hacer un
fuerte trabajo al interior de las comunidades, realizar campafias de inci-
dencia hacia afuera, realizar cruzadas convocando organismos nacionales
e internacionales proambientalistas y hacer una causa comun para la sal-
vaguarda de la Amazonia y la proteccion de los derechos colectivos de los
pueblos indigenas.

462



AMAZONIA DI\ SE  Amazonia Peruana, Volumen XIX, N.37, agosto 2024; pp.463-468
PERUANA > 4 @@—,@E‘%’{{«M % p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663

https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.496

EL DERECHO A LA LENGUA, LOS RETOS DE
LA MuJER WAMPIS Y LA POESIA PARA
FORTALECER LA IDENTIDAD CULTURAL

Dina Ananco

poeta e intérprete awajun wampis

Mi nombre es Dina Ananco. Soy literata de profesion por la Uni-
versidad Nacional Mayor de San Marcos, traductora e intérprete Wampis,
acreditada por el Ministerio de Cultura y también soy poeta. Desde mi
condicion como intérprete, apoyo el ejercicio del derecho lingiiistico en
los casos penales a los hermanos wampis. En el Peru se ha ejercido el de-
recho de contar con un intérprete —digamos, de manera oficial— desde el
Baguazo. Seguramente muchos de ustedes conocen este hecho ocurrido el
5 de junio de 2009, donde fallecieron policias, civiles y hermanos awajun.
En este campo, yo tuve la oportunidad de conocer muchos casos que no
estan siendo atendidos. El derecho lingiiistico no solo deberia aplicarse en
casos penales, sino también en el ambito de la salud, la educacion y, por
supuesto, en lo econdémico.

Sabemos que, actualmente, hay mucha interaccion con los apach,
incluso llegan a las comunidades a implementar proyectos, pero no ha-
blan ni entienden el wampis. Eso, de por si, es un atropello al ejerci-
cio del derecho lingiiistico. Esto no ocurre en nuestro caso, que somos
awajun o wampis o indigenas de diferentes pueblos en el Perti. Cuando



El derecho a la Lengua, los retos de la Mujer Wampis y la Poesia para fortalecer la Identidad Cultural
Dina Ananco

vamos a la ciudad, sea para estudiar o para acceder a los servicios que
brinda el Estado, tenemos que hablar el castellano; porque si no sabemos
el idioma, no podremos estudiar, pero no ocurre eso en la comunidad. A
mi me gustaria que cada apach que ocupa un cargo en diferentes enti-
dades publicas de Canoes y Cancaym también hable wampis o que, en
su defecto, al menos cuente con un intérprete que pueda mediar casos
especificos. Es una falta de respeto, por ejemplo, que un médico le hable
en castellano a una hermana o un hermano wampis, quien de por si siente
limitaciones en comunicar sobre su enfermedad, y, en ese caso, pierde
total derecho de ser entendido como el ser humano que es. Eso duele
mucho en el Peru.

La parte méas cultural y literaria que, en mi caso, es escribir poesia
me ha llevado a reflexionar sobre nuestras tradiciones, nuestras costum-
bres, nuestra cotidianidad, nuestra vida en la comunidad y sobre todo nues-
tra vida en la ciudad. Hay mucha migracion de las jovenes y los jovenes,
sea para trabajo o estudio, a la capital que es Lima o también a las zonas
aledanas de Amazonas y Loreto, porque en esas dos regiones vivimos no-
sotros los wampis.

También me ha permitido reflexionar nuestra situacion como mu-
jer awajun y wampis, sobre la maternidad, la idea de ser esposas y la
relacion entre la mujer y el territorio. Mencionaba esta “idea de ser espo-
sas” porque la tradicién wampis y awajin nos lo ha marcado mucho; an-
tiguamente, habia matrimonios arreglados desde muy pequeiitas. Todo
esto con los procesos ha variado, pero siento que hay todavia un rasgo
muy marcado de como tiene que ser la mujer en la comunidad y qué res-
ponsabilidades morales tiene dentro de la comunidad. Me gusta mucho
reflexionar en torno a ello en la escritura. Esto va a la par de que, como
mujeres, ;qué retos tenemos? Como mujeres, también tenemos suefios
y nuestras propias batallas dentro del territorio e, incluso, dentro del te-
rritorio cultural. Esas batallas son justamente el darnos lugar para sanar
nuestros cuerpos y consolidar ideas que nos ayuden a despojarnos de la
culpa, una culpa cultural, y generar una comunidad sana para nuestros
hijos o hijas.

464



Amazonia Peruana

Creo que la creacion de la nacion wampis como un gobierno auto-
nomo territorial debe enfocar ese sentido, porque necesitamos una nueva
mirada dentro de nuestro espacio, donde nos podamos respetar seamos
varén, mujer, nifio, nifia o joven. Todo ello nos llevara también a reflexio-
nar qué cambios vivimos en nuestras comunidades y como tratamos ahora
nuestras tradiciones.

Este panorama que presento realmente es un abanico de temas y
muy rico, lo cual a mi me ayuda a poder escribir. A la vez, como escribo
en wampis y luego traduzco al castellano, me permite reflexionar sobre
el comportamiento de la lengua misma, la complejidad o la belleza de su
estructura gramatical y sobre todo acerca de la importancia de escribir
poesia sobre lo nuestro y en nuestro idioma, mostrar a las personas que
no conocen de la lengua wampis, del sonido, de como se habla, como nos
comunicamos y hacia donde nos orientamos. Eso es lo que nos ofrece la
literatura, la poesia.

El wampis tiene poesia, tiene literatura. En ese sentido, mi labor
como poeta y como mujer wampis es continuar fortaleciendo la identidad
lingtiistica y cultural, porque la poesia, como también el arte, desde mi en-
tender, debe interpelarnos y provocarnos para reflexionar desde un angulo
diferente. Tal vez es el plano de la de ley en el que hay mucho por trabajar.
De hecho, es un proyecto personal que siento yo, en el momento que sea uni-
versalizado, eso me da también mayor satisfaccion y responsabilidad para
decir que el mundo esta entendiendo, acogiéndonos y que ya tenemos el
camino abierto. En ese sentido, me gustaria que muchas mujeres o varones
wampis también escriban en la lengua, sea poesia, sea canto, sea narrativa.

En este proceso de creacion, la academia siempre te pregunta cual
es tu inspiracion, pues estd asi catalogado el entender, el comprender.
Pero no somos nosotros los creadores del conocimiento. Yo siempre he
dicho que mi fuente de inspiracion es mi abuela Sanchiu, quien precisa-
mente lleva el nombre de mi poemario, porque es a través de ella que yo
pude acceder no solamente a las historias miticas que nosotros conoce-
mos dentro de nuestro territorio, sino también a las historias de mis an-
cestros, ese espacio que el Estado peruano ha denominado zona de dificil

465



El derecho a la Lengua, los retos de la Mujer Wampis y la Poesia para fortalecer la Identidad Cultural
Dina Ananco

acceso para cuando se trata de responder a las necesidades basicas. En
realidad, el mundo de afuera nos ha puesto muchos nombres.

En este proceso, a mi lo que me interesa es empoderar esa conexion
con la realidad, traerlos a la literatura. No estoy cuestionando a los literatos
0 a los escritores amazdnicos porque sé que estan ofreciendo, colaborando,
aportando muchisimo a la literatura amazonica en general, pero a mi lo que
me interesa es mas la relacion de la escritura en nuestra lengua originaria.
Por eso es que tuve mucho acercamiento con autores quechuahablantes y
fueron ellos quienes me permitieron escribir en mi lengua originaria, por-
que si habia apertura. Vi una esperanza, un camino abierto.

A proposito de los cincuenta afios del CAAAP, muchas felicidades
como institucion porque s€¢ que es una ONG que trabaja muy cerca, no
solamente con los awajin y wampis, sino con otros pueblos indigenas que
existen en el Peru. En ese sentido, pues, que tenga mucha mas presencia y
muchos mads afios en este pais.

Yo trabajé en el CAAAP desde 2012 hasta 2015 de manera fija
y permanente. En realidad, fue una experiencia sumamente importante y
radical en mi desempefio profesional porque venia de un lugar donde se
trabajaba bajo presion y el CAAAP para mi fue un espacio abierto donde
habia que proponer y plantear ideas sobre un proyecto a ejecutar. Precisa-
mente, entré para trabajar sobre la presencia de pueblos indigenas en Lima.
Fue un reto para mi y, al mismo tiempo, un ambiente de trabajo bastante
desafiante.

Luego, fui conociendo la presencia del CAAAP en la Amazonia.
Para mi, el CAAAP es un espacio tipo laboratorio donde se realiza inves-
tigacion académica, se interviene, se hace incidencia politica, se recopi-
lan conocimientos, se sistematiza informacion para dar a conocer a los
pueblos indigenas. Hay mucha interaccion y yo creo que muchos de los
conocimientos que ha producido el CAAAP han permitido que el pais se
acerque un poco al conocimiento escrito de como es la mirada de los no
indigenas hacia los indigenas.

466



Amazonia Peruana

En ese sentido, el CAAAP es un espacio que ha ayudado en la
incidencia politica y la asistencia legal, pues ha apoyado mucho en temas
de titulacion de las comunidades, asesoria legal a los dirigentes cuando se
enfrentan a procesos de defensa de su territorio por el ingreso de las em-
presas extractivas, tanto mineria o hidrocarburos, lo cual hace que sea una
institucion que no solamente se dedica a la investigacion, lo que es mucho
y muy importante, sino también actla, interviene.

En mi caso personal, yo le tengo mucho carifio al CAAAP. Tengo
experiencias particulares como para decir lo que estoy diciendo, porque
a un mes de ingresar al trabajo hubo una convocatoria de ser traductora e
intérprete por el Ministerio de Cultura y el CAAAP fue muy abierto en ese
sentido como para permitir formarme en este espacio. A partir de ello yo
soy traductora e intérprete. Esa apertura es lo que a mi me marcd, no sola-
mente como persona sino también como profesional. Asimismo, en 2021,
el CAAAP junto con Pakarina editaron y publicaron Sanchiu, mi primer
poemario, con lo cual obtuve el Premio Nacional de Literatura 2022 en la
categoria de Literatura en Lenguas Indigenas.

Dentro de este territorio del cual yo vengo, donde se investiga, se
admira y se fomenta mucho conocimiento, estamos atravesando un mo-
mento muy cadtico, viviendo una crisis ambiental, una crisis identitaria,
crisis politica y también cultural.

Creo que la crisis politica no es solamente a nivel de la Amazonia,
sino también a nivel del Perd. Como mencionaba, soy de Amazonas, mi
distrito se llama Kanus, en la provincia de Condorcanqui. Actualmente, al
igual que el Cenepa, Kanus esta viviendo un saqueo sistematico en cuanto
a los recursos. Por ejemplo, hay una fuerte presencia de la tala y la mineria
ilegal. Esta dinamica que vivimos dia a dia nos trae a colaciéon muchas en-
fermedades que nos dificultan comprenderlo y explicarlo. Tal es el caso del
sida y también la contaminacidén que se genera en el rio Santiago, porque
la poblacion se bafa en ese rio, va y toma el agua. El rio Santiago, Kanus,
esta contaminada y eso también genera desnutricion en los nifios y adultos
mayores. Ese es un problema muy fuerte que nosotros estamos viviendo y,
como siempre, nos han puesto nombres diciendo que somos de la perife-

467



El derecho a la Lengua, los retos de la Mujer Wampis y la Poesia para fortalecer la Identidad Cultural
Dina Ananco

ria, somos salvajes, somos nativos, somos etnias, recolectores y etcétera,
etcétera. Yo creo que, por las dinamicas de nuestros ancestros, parece que
hemos recolectado todo lo que encontramos en nuestro camino.

El futuro de la Amazonia es mas que preocupante. Siento que esta-
mos corriendo a toda velocidad en extraer todo. Tal vez mas de 7 000 afios
de existencia nos lleva a reflexionar ese punto, pero ese extractivismo no
solamente viene de nosotros que estamos en las comunidades. Es mucho
mas fuerte del ingreso de la gente de afuera, porque no hay un wampis
empresario que esté manejando tres o cien millones de soles en el momen-
to. Si hay mineria ilegal, si hay dragas en las comunidades, es porque hay
ingreso de afuera. Ustedes me diran, pero ;por qué lo permiten? Pues, la
realidad es caotica. Un padre de familia que no tiene ingreso econdmico
mensual, cuando le ofrecen miles de posibilidades y le dan dinero a la
mano, lo va a aceptar porque es humano y eso es lo que esta pasando.

Ya no quiero matizar mas esta mirada apocaliptica. Nosotros frente
a esto, la fuerza que tenemos es de nuestros ancestros. Recordamos que so-
mos awajun, que somos wampis y nos llenamos de ese orgullo para mirar
la vida con una perspectiva diferente. Asi estamos hablando de la poesia,
de los colores que hemos regalado a nuestro pais, de los cuarenta y ocho
idiomas que le hemos dado a Pert y pedimos a gritos que los cuide, nos
proteja. Eso, nuestra existencia misma, nos sigue inspirando. Para existir
necesitamos nuestro territorio, necesitamos existir con dignidad en nuestro
espacio, en nuestro territorio, porque ahi es donde recordamos a nuestros
abuelos, nuestros ancestros. Nuestro territorio es nuestro legado.

468



AMAZONIA &
PERUANA !

ZF38  Amazonia Peruana, Volumen XIX, N.°37, agosto 2024; pp.469-476
2 p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663
https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.497

RESENAS

Santos Granero, Fernando. El espejo anticolonial. La

rebelion de Juan Santos Atahuallpa. Nuevas perspectivas.
Lima: IEP, CAAAP, 2024.

Fernando Santos Granero es un antropologo formado en las
aulas universitarias limefas en las décadas de 1970 y 1980, cuando
el trabajo de campo era la raison d’étre de la disciplina. Siendo estu-
diante, se introdujo al territorio yanesha, en la provincia de Oxapam-
pa (Pasco), donde inici6 su experiencia etnografica. Sin embargo, ya
desde entonces, direcciond su curiosidad hacia un tipo de antropolo-
gia que miraba hacia otro campo y metodologias: la pesquisa docu-
mental en archivos y la revision de impresos historicos.

El interés por la figura de Juan Santos Atahuallpa no es nuevo
para el autor. En 1992, siendo docente en FLACSO-Ecuador, diri-
gi6 a un grupo de estudiantes en la publicacion de un conjunto de
articulos documentados sobre el impacto de las rebeliones indigenas
para el orden colonial espaiol en la frontera amazodnica, bajo el titulo
Opresion colonial y resistencia indigena en la Alta Amazonia (Flac-
s0, 1992). Ese mismo afio, un nimero especial de la revista Amazonia
Peruana, con motivo del Quinto Centenario y los 250 afios del inicio
del levantamiento juansantista, retomaba dos de los viejos topicos
que siguen vigentes en el debate contemporaneo: el caracter mesia-
nico del movimiento y la problematizacion de las fuentes escritas.




Amazonia Peruana

La rebelion tuvo lugar en un escenario especialmente impor-
tante para la historia de las relaciones entre la sociedad peruana y los
pueblos amazonicos, la region montafiosa colindante a las provincias
juninenses de Tarma y Jauja, en la selva central del pais. Teatro de
las tempranas iniciativas orgéanicas de los misioneros franciscanos
por reducir a la poblacion indigena en la Amazonia colonial y, desde
mediados del siglo xix, territorio sobre el que se proyectaron gran
parte de los esfuerzos oficiales por expandir la frontera interna y la
colonizacion planificada.

La historiografia tradicional peruana identificé el levanta-
miento de Santos Atahuallpa como un retroceso en el esfuerzo por
peruanizar el territorio. La pérdida de las misiones y la administra-
cion colonial a manos de los “salvajes” ocasiond, desde esta lectura,
una retraccion de la frontera en direccion a los Andes. Alli que el ini-
cio de los proyectos de ocupacion y exploracion dirigidos por el Es-
tado decimononico fueran entendidos como parte de una reconquista
nacional. Entender el peso que esta “frontera” ha tenido en la com-
presion del pais nos lleva a identificar los esfuerzos de la adminis-
tracion colonial por integrar las regiones tropicales a sus logicas de
intercambio, reciprocidad y tributacion institucionalizadas, experien-
cias que en muchos casos representaron fracasos o no respondieron a
las expectativas inicialmente proyectadas. Con el tiempo, la sociedad
peruana termind construyendo un muro imaginario para dividir el
proceso de las sociedades andinas y los pueblos selvaticos, como si
fueran dos realidades completamente diferentes e incomunicadas.

Esta frontera fue también reafirmada en los discursos que
construyo la antropologia en el siglo xx. La importancia del Han-
dbook of South American Indians (1948), en el tomo referido a los
pueblos del bosque tropical, parecio corroborar la idea de la existen-
cia de “dos tradiciones culturales”, distintas e incluso confrontadas:
de un lado, las “altas civilizaciones” andinas y, del otro, las socie-
dades del bosque, simples y tribales, cuya historia —si es que podia
trazarse una linealidad— solo era perceptible a partir de episodios

470




Amazonia Peruana

espasmodicos, como las revueltas o las explosiones mesidnicas. Hoy
esta linea divisoria ha perdido validez en la academia, al tiempo que
la antropologia historica evidencia las dinamicas relaciones que es-
tablecieron los pueblos asentados en los Andes y los bosques amaz6-
nicos. Procesos de intercambio que, mas alla del “control vertical de
pisos ecoldgicos” que nos senald John Murra, dependian también de
la agencia de los pueblos amazonicos que los llevaba a movilizarse
fuera de sus territorios tradicionales. En este sentido, la antropologia
histérica amazdnica nos aporta una mirada critica de las categorias
de “pérdida” o retraccion de la frontera, evidenciando que, tras la re-
belion, la region siguid siendo un importante escenario de encuentros
e intercambios transandinos, esta vez al margen de la participacion
directa de los administradores coloniales.

El levantamiento quedd también grabado en la memoria co-
lectiva, al menos en las elites letradas y los colonos asentados en la
selva central. El miedo al “indio rebelde” se convertiria, con el inicio
del ciclo republicano, en el temor a un futuro levantamiento basa-
do en alianzas multiétnicas que, desde los bosques, avanzaria como
una tempestad selvatica hacia los Andes centrales arrasandolo todo.
Este miedo ha reaparecido en momentos especialmente criticos de la
historia regional, como fue la ocupacion militar del Pichis en 1896,
la caida del precio de la goma (1914-1915) y, mas recientemente,
durante el Conflicto Armado Interno, con la presencia armada del
Ejército Ashaninka en el valle del Pichis, entre 1990 y 1991.

Al margen de las fuentes documentales, el trabajo de cam-
po entre los yanesha de Oxapampa, ha permitido a Fernando Santos
identificar la incorporacion de la figura de Santos Atahuallpa en la
memoria local y en el universo mitoldgico a través del héroe cultural
Yompor Santo. Lo mismo ocurre con los relatos y las reflexiones
politicas construidas en los ultimos afios por intelectuales yaneshas
y ashaninkas, como Espiritu Bautista o Enrique Casanto quienes han
resaltado a este personaje como un modelo de liderazgo guerrero
y de sabiduria que debe ser reconocido y transmitido a las nuevas

471



Amazonia Peruana

generaciones. Es especialmente notable el proceso por el cual este
personaje se ha incorporado en la produccion discursiva ashdninka
contemporanea, siendo transmitida por los lideres y las organizacio-
nes politicas indigenas. Recuerdo mi sorpresa cuando, en el 2005,
mientras hacia el trabajo de campo en la ciudad de Puerto Bermudez,
pude asistir a un taller de capacitacion organizado por la ANAP, la
organizacion ashaninka del Pichis, dirigido a jovenes y docentes in-
digenas. En la lectura histdrica del pueblo ashaninka elaborada por
esta organizacion, el levantamiento de Santos Atahuallpa fue resca-
tado como el primer episodio de resistencia frente al poder colonial
y la opresion externa.

A este punto, los datos biograficos del lider americano siguen
siendo inciertos. La escasa informacion historica fidedigna fue pro-
ducida en los diez afos que se mantuvo vigente el levantamiento (en-
tre 1742 y 1752), a partir de las informaciones proporcionadas por
los misioneros franciscanos y jesuitas que pudieron entablar contacto
con el rebelde o por los administradores coloniales comisionados a
debelar la insurreccion. Este es el panorama sobre en el que inicia la
investigacion que tiene como producto esta publicacion.

El libro se divide en dos capitulos, ademds de un texto in-
troductorio y un epilogo. La introduccion ofrece una revision his-
toriografica sobre el hecho desde el “redescubrimiento” de la figura
de Santos Atahuallpa en publicaciones de la década de 1940. Se
anota los marcos ideologicos y politicos que permiten ubicar a los
autores que han buscado interpretar el fendmeno, desde la praxis
antropologica —destacando el valor del factor mesidnico— hasta
las narrativas de historiadores heterodoxos que encontraron en esta
rebelion un antecedente al proceso de independencia —y la forja
de un ethos nacional—. Incidir en el dilema que generan estas pos-
turas no es asunto de poca importancia. Nos ayuda a identificar la
orientacion que han seguido las interpretaciones producidas desde
los cuarentas hasta el dia de hoy. Desde aquellos que, bajo una lec-
tura mesidnica centran su interpretacion en los episodios ciclicos y

472




Amazonia Peruana

miticos que han marcado a los pueblos arawak de la selva central,
vistos como autéonomos y en mayor medida ajenos a los procesos
que ha atravesado la sociedad colonial. Y, del otro lado, quienes han
intentado incorporar este suceso dentro de una lectura “nacional”
de los hechos historicos, con una centralidad en lo andino. Aqui,
la propuesta de Fernando Santos incide en volver la atencion a las
estrategias discursivas del lider indigena y, sobre todo, reconocerle
la capacidad de construir un discurso inter/transcultural, acorde a
las expectativas y reclamaciones que el personaje supo reconocer
en los diversos colectivos que dieron forma a la sociedad colonial.

Continta en el primer capitulo reflexionando acerca del pro-
blema de las fuentes documentales, los pocos los testimonios escritos
y, sobre todo, la intermediacion que ha marcado la produccién de
estas textualidades, por mano de religiosos y autoridades civiles y
militares espafiolas. Fernando Santos hace un esfuerzo por ofrecer
al lector una novedosa documentacion, inédita e impresa, referida a
aspectos poco conocidos de la rebelion y de su impacto inmediato.
Destaca por su valor la documentacion recogida del Archivo General
de Indias y los impresos ingleses de la época, que ofrecen significati-
vos detalles sobre la lectura que las rebeliones indigenas americanas
tuvieron en el publico britdnico, en un contexto de creciente conflic-
tividad entre los imperios transatlanticos.

La pesquisa documental sobre este episodio no ha concluido
y seguramente vendran mas hallazgos en el futuro. Como bien sefia-
la el autor, parece sospechosa la inexistencia de ciertos registros en
los archivos, que podria deberse al robo de expedientes, el oculta-
miento de informacidn por las instituciones —o el retiro ex profeso
de folios—. Al margen de esto, es muy posible que las adminis-
traciones imperiales, coloniales y eclesiasticas dejaran otros tantos
registros escritos, que futuros investigadores podran hallar en los
archivos regionales peruanos o en los repositorios de Chile, Espafia,
Inglaterra o en el Vaticano.

473



Amazonia Peruana

El segundo capitulo, mas extenso, presenta el elemento central
de la propuesta del autor: las estrategias discursivas como parte de un
proyecto multicultural que Juan Santos construyd para dirigirse a los
diversos publicos que hicieron eco de su propuesta politica. Acorde
al influjo de las nuevas reflexiones que desde las Ciencias Sociales se
han desarrollado para explicar el significado que los pueblos indigenas
otorgan a las acciones que definen sus relaciones con los occidentales
—donde se incluyen conceptos como hibridez, multietnicidad, polise-
mantico o transculturalidad—, Fernando Santos identifica en la pro-
puesta politica de Juan Santos un lenguaje hibrido y movible, que no es
fijo y que se adapta a los diversos publicos. Evidencia de este modo la
habilidad del lider andino de moverse en distintos universos culturales,
al tiempo que resalta su capacidad de identificar y utilizar a su favor
las disputas crecientes entre diversos actores coloniales y transatlanti-
cos. Su manejo del lenguaje politico, mitico y religioso ashaninka, el
conocimiento de las disputas entre jesuitas y franciscanos, la habilidad
para negociar las tensiones interétnicas creadas por el sistema colonial
—respondiendo, al igual que otros lideres indigenas del siglo xvi, a
las expectativas de nobles andinos e “indios del comtn”, criollos desa-
fectos, mestizos y afros—, asi como el hecho de poseer una lectura ma-
yor del escenario geopolitico transatlantico, donde resaltan las disputas
entre las coronas de Inglaterra y Espafia, asi como el propio papado.
En este sentido, el ensayo cuestiona la poca sagacidad de los trabajos
previos para identificar las lecturas multiples de la realidad presentes
en el lenguaje politico juansantista. Trabajos que se limitaron a resaltar
la aparente incoherencia de su pensamiento, por lo que terminaron en-
casillando su propuesta a uno de los universos culturales vistos como
inconexos: el amazonico o el andino.

En el epilogo, la seccion mas arriesgada del libro, Fernando
Santos postula haber dado con la identidad del personaje previo a su
conversion en el “indio rebelde” Juan Santos Atahuallpa. Se trata-
ria de Juan Gonzéles de Rivera (también llamado Lucas de Rivera),
mestizo andino que, una década antes de la rebelion, habia sido lle-
vado a juicio ante el Santo Oficio y encarcelado por delitos diversos

474




Amazonia Peruana

de gentilismo y herejia: pactar con el demonio, renegar de los sacra-
mentos, convivir entre los infieles, vestir una cushma, ser un agorero
e incitar a sus seguidores a renegar de las ensefianzas de la iglesia y
la autoridad del rey espaiiol. Tal como senala el autor, los cargos por
los que se inculpa al tal Juan Gonzales de Rivera son los mismos que
luego aparecen en las imputaciones hechas por los franciscanos para
atacar al lider rebelde.

Fernando Santos sefiala la capacidad de este personaje de
“cambiar su identidad” segun las necesidades y sus audiencias. Asi,
aun cuando pudo nacer en Lima y ser mestizo, se “inventd” como
descendiente real indigena y ubico su origen en las tierras de las 1l-
timas panacas incaicas: el Cusco y Cajamarca, de donde toma ade-
mas su nombre: Atahuallpa Apuinga Huayna Capac. Segin Fernando
Santos, una vez que es llevado a juicio y encarcelado, Juan Gonzales
escapa de la prision de San Lorenzo e inicia su periplo con direccion
a la selva central del pais, lo que indica también las redes que tempra-
namente supo construir en la sede del poder colonial y que facilitaron
su huida. Empero, la inexistencia de los expedientes que terminen de
aclarar la vinculacién entre el mestizo Juan Gonzales de Rivera y el
mitico Juan Santos Atahuallpa, nos sigue sembrando dudas.

Entonces, ;cual es el mayor aporte de este hallazgo si todavia
no podemos confirmar que esta aparente identidad fluctuante corres-
ponde al mismo personaje? Pienso que la contribucion del epilogo,
por ahora, estd en reafirmar la tesis presentada por Fernando Santos
en el capitulo dos: la existencia de un arquetipo. En el siglo xvin
existieron sujetos andinos con elevada formacioén y manejo del dis-
curso politico y religioso colonial, capaces de moverse adecuada-
mente en varios universos culturales y lenguajes (castellano, quechua
y arawak), respondiendo asertivamente a las expectativas y sensibili-
dades de los auditorios y espacios diversos. Por un lado, con la habi-
lidad de recorrer las poblaciones andinas con una propuesta religiosa
disruptiva y seductora a varios grupos sociales, asi como producir un
discurso atractivo para los pueblos selvaticos al punto de movilizar

475



Amazonia Peruana

—inusuales— alianzas interétnicas. Y, por el otro, capaces de nego-
ciar sus propios intereses en la sede del poder y la administracion
colonial en Lima. Sujetos cuya formacion debid responder a las ne-
cesidades politicas del proyecto misionero pero que resultaron ser al-
tamente subversivos para el orden colonial. Individuos que supieron
identificar las grietas del sistema a través de la apropiacion de varios
elementos discursivos propios del siglo xvi: la tradicion legendaria
del imperio desde la lectura renacentista, cuestionando el orden te-
rrenal proyectado por la iglesia universal en favor de un nuevo mo-
delo de poder politico, acorde a las expectativas de los habitantes
del pais. Personajes que llegaron a explorar una lectura humanista,
hibrida y tolerante del cristianismo. Sujetos que, tal como los déspo-
tas ilustrados, postularon la creacidon de un renovado contrato social
basado en un gobierno capaz de reconocer y encarnar las complejas
y contrapuestas expectativas y sensibilidades de los colectivos que
integraban el mundo colonial andino-amazoénico.

Por ultimo, este ensayo es valioso y necesario en el contex-
to peruano actual. Ofrece una novedosa lectura acerca de la crisis
del sistema colonial que permite incluir la variable intercultural y
la historia de los pueblos amazonicos y de “frontera” dentro de las
reflexiones que el Bicentenario viene generando en diversas regiones
del pais. Al tiempo que nos permite reconocer el valor que este hecho
tiene en la construccion de la memoria colectiva, especialmente entre
los peruanos arawak de la selva central, donde la imagen del “indio
rebelde” se convierte en un elemento constitutivo de las nuevas na-
rrativas sobre la nacion y la participacion de los pueblos indigenas en
la forja de un nuevo orden social mas justo y equitativo.

Juan Carlos La Serna
Universidad Nacional Mayor de San Marcos
https://orcid.org/0000-0002-0350-3709190

476




' Amazonia Peruana, Volumen XIX, N."37, agosto 2024; pp.477-480
p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663
https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.498

AMAZONIA &5
PERUANA 2

Chirif, Alberto (Ed.). Ausentes en cada sombra. Mas de cien arios de
narrativa amazonica. Iquitos: Tierra Nueva, CAAAP, 2023.

La literatura amazodnica en el Pert posee una larga datacion, la
cual puede rastrearse desde la tradicion oral indigena —ampliamente
abordada no solo por los estudios literarios, sino también por la historia
y la antropologia— y las crénicas peninsulares realizadas por soldados
o misioneros. Luego, la estela de la literatura amazdnica es continuada
por la labor escritural de los exploradores y viajeros, los primeros poe-
mas y narraciones del siglo xvi e inicios del xx (Juan F. Hernandez
Bustamante, Miguel Rojas Mesia o Jenaro Herrera Torres, por ejem-
plo). Las primeras novelas vendrian después, con la publicacion de
Sacha-novela (1928) de César Augusto Velarde y Sangama (1942) de
Arturo Herndndez. Mas tarde, el siglo xx estaria marcado por la apa-
ricion de diversos grupos culturales tales como el Grupo Bubinzana,
el Grupo Oruga de Accion Cultural, Grupo Cultural Urcututu, Grupo
Cultural Jovaldo, Grupo Nueva Cultura o el Grupo Los Shamiros De-
cidores, entre otros, los cuales tuvieron una activa participacion en los
circuitos literarios, artisticos y culturales de la region amazonica.

Asi pues, la produccion narrativa de esta region del pais,
desde sus inicios hasta nuestros dias, no ha estado exenta de pro-




Amazonia Peruana

yectos escriturales firmes y constantes. Una gran produccion que
no se reconoce ajena a los procesos historicos, culturales, sociales
e ideologicos que atravesé y atraviesa la Amazonia peruana y el
pais del cual forma parte. De esta manera, la literatura amazoénica
incluye las experiencias propias del imaginario indigena amazonico
y las particularidades de cada una de las regiones. Asimismo, no se
puede dejar de considerar a la actual produccion literaria en lenguas
indigenas amazonicas, la cual, cuantitativamente, crece cada vez
con mayor fuerza y pugna por entrar al circuito literario nacional.

No obstante, la literatura amazonica continia, en mayor o
menor medida, siendo relegada inmerecidamente debido al atavico
centralismo que caracteriza a las dinamicas sociales y culturales den-
tro de nuestro pais. La literatura amazonica ha estado, pues, “a la
sombra” de la atencion de la critica y los circuitos académico, ade-
mas de tener una escasa difusion y distribucion dentro del circuito
literario nacional, donde la exclusividad hegemonica se depara a la
capital. En vista de ello, Ausentes en cada sombra, antologia ela-
borada por el reconocido antropologo e investigador Alberto Chirif,
ofrece un amplio y vasto mosaico de autores y autoras de la narrativa
amazoénica, en cuento, cronica y ensayo.

Desde el titulo, su pretension es evidente: salvar de la som-
bra a una porcion de nuestra produccion literaria nacional y brin-
darle, de esta manera, un nuevo espacio de difusioén. En ese sentido,
la antologia Ausentes... no ofrece una categorizacion de su objeto
de estudio, tampoco intenta cartografiar o periodizar la complejidad
de la narrativa amazonica del siglo xx. El orden cronoldgico de la
antologia lo dicta el nacimiento de los treintaicuatro autores anto-
logados, la gran mayoria iquitefios y casi todos varones'. Son cin-
cuenta las narraciones de diferentes escritores de distintas ciudades
de la Amazonia peruana, salvo algunas excepciones: dos autores
limefios y uno nacido en Florencia, Colombia. Es, pues, una anto-
logia de lo que Gonzalo Espino y Mauro Mamani (2022) llamarian,
“literatura riberena”; esto es, una literatura gestada y publicada en

478




Amazonia Peruana

las urbes amazonicas y que, desde ese lugar de enunciacion, conflu-
ye con el recuerdo de la tradicion oral de los indigenas amazoénicos,
de los migrantes andinos y el escenario urbano y rural de la ficcion
narrativa amazodnica.

Un punto a destacar es el estudio previo de Ausentes..., en
tanto que ofrece una revision de las antologias previas. De alguna
forma, el antologador se reconoce como parte de una tradicion al
repasar los trabajos anteriores, observar sus criterios, apuntar sus
contrastes, omisiones, aciertos y errores. Asimismo, el estudio pre-
vio brinda una somera clasificacion de los textos que conforman la
antologia. Se trata de una division tematica esbozada de la siguien-
te manera: estampas regionales; relatos que son “muestra del habla
amazodnica’”; cronicas; narraciones con “presencia de elementos de
la naturaleza”, divididas en textos que cuentan con presencia de
los rios, representados tanto como una entidad amenazante y como
portadores y dadores de vida, y con presencia de los animales del
monte, ya sean representados con una vision zooldgica o mitologi-
ca; la representacion de las actividades econdmicas extractivas; el
abordaje o el tema de la ciudad; el tema mitologico; el tema indi-
gena o relatos con presencia indigena; la tematica amorosa, y, por
ultimo, el humor y la pasion surrealista. Esta clasificacion tematica
termina por ser difusa dadas las caracteristicas propias del discurso
literario.

Ausentes... es un intento extenso, amplio, cuyo objeto no es
proponer ni categorizar ni ofrecer una vision del proceso literario
amazonico a partir de la seleccion de textos determinados y en fun-
cion de las demas aristas que confluyen en el fendmeno literario y la
configuracion de una tradicion. Por el contrario, se trata de la puesta
en escena de una realidad heterogénea y variopinta de textos que
pretende mostrar la complejidad misma de la regiéon amazonica a
partir de sus producciones narrativas. De todas formas, se trata un
intento saludable, un esfuerzo notable por acercar al publico lector
una sintesis de la narrativa amazonica en sus diferentes modalidades

479



Amazonia Peruana

discursivas —si bien el cuento es la més tratada—, para que sea guia
y horizonte de quienes quieran adentrarse en este ambito de nuestra
tradicion literaria.

Oscar Vargas Silva
Universidad Nacional Mayor de San Marcos

Centro Amazonico de Antropologia y Aplicacion Practica
(CAAAP)

https://orcid.org/0000-0002-6908-1465
Notas

1 El antologador, consciente de ello, asegura que: “La razén ha sido la
dificultad para tomar contacto con otras escritoras, a pesar de los es-
fuerzos que hemos realizado”.

Referencias bibliograficas

Espino Relucé, G. y Mamani Macedo, M. (2022). La litera-
tura indigena amazonica. Aproximaciones a una cartografia. Letras,
93(138), 54-74. https://doi.org/10.30920/letras.93.138.5

480



Amazonia Peruana, Volumen XIX, N."37, agosto 2024; pp.481-487
p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663
https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.499

AMAZONIA
PERUANA

Yllia, Maria Eugenia. Estéticas amazonicas contemporaneas. La
obra del pintor bora Victor Churay Roque. Lima: Fondo Editorial
UNMSM, 2023.

Desde inicios del siglo xx1 se ha venido dando en el Perti un
cambio importante en el campo de las artes contemporaneas. Cura-
dores y académicos en conversacion con artistas indigenas han em-
pezado reconsiderar el papel que las artes indigenas y rurales tienen
en el contexto de las artes modernas y contemporaneas. En este con-
texto, ademas, el arte amazodnico ha despuntado con gran fuerza. El
llamado “giro hacia lo indigena” a inicios del presente siglo fue un
fenomeno global incentivado por los movimientos sociales indige-
nas alrededor del mundo que, desde la década de 1990 venian recla-
mando cada vez con mas fuerza sus derechos y haciendo visible su
presencia. A ello se sumo el desarrollo de las teorias poscoloniales
y descoloniales, y los estudios criticos sobre raza y etnicidad. En el
Perti, si bien las artes rurales e indigenas del area andina han sido
discutidas largamente a lo largo del siglo xx, desde perspectivas in-
digenistas primero y luego desde teorias sociales y marxistas, es con
el “giro hacia lo indigena” que se empieza a considerar seriamente
que la voz y las perspectivas propias de las poblaciones indigenas y
rurales. A su vez, es en este momento que el sistema del arte empieza
a prestar atencion a la produccion estética de la Amazonia.




Amazonia Peruana

Un antecedente importante es el trabajo que realizo, desde la
década de 1990, el Seminario de Historia Rural Andina (SHRA), diri-
gido por Pablo Macera, con artistas indigenas de los Andes y la Ama-
zonia de recuperacion de la memoria oral de sus poblaciones tanto a
través de la palabra como la imagen. En el campo de la Amazonia,
Macera y la historiadora Maria Belén Soria trabajaron con artistas
como el pintor bora Victor Churay, los shipibos Robert Rengifo,
Elena Valera y Roldan Pinedo y los ashaninka Enrique y Wilberto
Casanto, quienes representaron a través de imagenes figurativas los
conocimientos, experiencias cotidianas y practicas rituales de sus
respectivas comunidades. De estas colaboraciones el SHRA organiz6
exposiciones y produjo diversos textos sobre los artistas con los que
trabajan y en los que reflexionaban sobre el transito de las estéticas
rurales al contexto urbano. Si bien el trabajo que realizéo el SHRA
fue de gran importancia, no impact6 realmente el circuito del arte
contemporaneo.

Es a inicios del 2000 que las grandes exposiciones “El Ojo
Verde: Cosmovisiones Amazonicas” (2000-2001) curada por Pablo
Macera y Gredna Landolt y “Serpiente de Agua: La Vida Indigena
en la Amazonia” (2003) curada por Landolt, finalmente llamaron
la atencion del circuito artistico. A estas primeras exposiciones de
arte amazonico siguieron muchas mas, tanto de artistas individuales
como colectivas, asi como textos curatoriales y académicos que han
ido discutiendo desde distintas perspectivas la produccion artistica
indigena amazonica contempordnea. Curadores como Gredna Lan-
dolt, Christian Bendayan y Alfredo Villar, antropdlogas como Luisa
Elvira Belaunde, Josefa Nolte y Giuliana Borea, e historiadoras de
arte como Maria Eugenia Yllia y Giuliana Vidarte han contribuido de
manera sustancial en los ultimos afios a través de curadurias y textos,
a la discusion sobre el arte amazdnico contemporaneo.

Una exposicion que, tempranamente, contribuy6d de manera
fundamental a estos cambios fue “Victor Churay Roque, pintor bora”,
que tuvo lugar en la Galeria de Artes Visuales de la Universidad Ri-

482




Amazonia Peruana

cardo Palma, en el afio 2003, bajo la curaduria de la historiadora de
arte Maria Eugenia Yllia. La exposicion, al centrarse especificamente
en un artista con una obra compleja que se ubicaba entre los conoci-
mientos amazonicos de larga data, el mercado turistico y el campo
del arte contemporaneo limefio, fue una de las primeras que discutio
criticamente la produccidn de un artista indigena que logra insertarse
en el circuito de las artes contemporaneas. El desarrollo de esta in-
vestigacion le permiti6 a Yllia presentar, en el afio 2011, su tesis para
obtener el grado de Licenciada en Arte por la Universidad Nacional
Mayor de San Marcos. Posteriormente, la autora publicé una parte de
esta investigacion en un texto que se ha convertido en fundamental
para entender la produccion artistica indigena contemporanea “De la
maloca a la galeria: La pintura sobre llanchama de los boras y hui-
totos de la Amazonia peruana” (2009). Finalmente, la tesis completa
fue publicada como libro el afio pasado por el Fondo Editorial de la
Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

El libro esta dividido en cinco capitulos, una breve intro-
duccion y una breve conclusion. El primer capitulo “Los bora en el
tiempo y el espacio” ofrece un buen contexto sobre la ubicacion geo-
grafica, la historia, la estructura politica y social, la economia y el
arte bora. Este capitulo se basa en una seria revision de una extensa e
importante bibliografia sobre los bora que la autora resefia inteligen-
temente para proveer el lector de aquellos datos fundamentales para
entender a este grupo indigena. El segundo capitulo “La pintura sobre
llanchama como nuevo género artistico de los bora”, se constituye
en una de los mas importantes del libro al plantear solidas bases para
analizar no sélo la pintura sobre llanchama bora sino el arte producido
en distintos contextos rurales del Pert. Yllia explica como la pintura
sobre llanchama contemporanea se configura manteniendo saberes de
larga data, pero también bajo la influencia mas reciente del turismo,
de la ensenanza formal de arte en las escuelas bajo perspectivas occi-
dentales, y de los antropologos y otros cientificos sociales asociados
a ONG. Este andlisis sirve para entender claramente cémo muchos
géneros contemporaneos del llamado “arte popular” o del 1lamado

483



Amazonia Peruana

“arte indigena” no son continuaciones ininterrumpidas € inmutables
de antiguas practicas, sino que provienen de las constantes interaccio-
nes que a lo largo de la historia las poblaciones indigenas han tenido
con agentes externos. Se trata, por supuesto, de relaciones desiguales
en las que hay grupos de poder que imponen sus conocimientos, esté-
ticas y costumbres sobre grupos subalternos. Las poblaciones indige-
nas, sin embargo, han respondido a estas situaciones de colonialidad
reformulando criticamente sus practicas para adaptarlas a las nuevas
condiciones, pero también para reclamar por sus derechos y asegurar
la vigencia de sus propios conocimientos y perspectivas.

El analisis de la influencia del turismo, la escuela y las ONG
contintia en el siguiente capitulo del libro titulado “Victor Churay
Roque, el pintor Bora de Pucaurquillo”, pero centrado en el caso con-
creto del artista y el recorrido de su produccion artistica: desde sus
inicios produciendo pinturas para turistas en su natal de Pucarqui-
llo al desarrollo de su obra artistica y la exhibicion de sus obras en
Lima. Mientras que en la seccion anterior la autora discute de manera
aguda el término “arte” en relacion con la pintura indigena, en esta
seccion hubiera sido interesante la discusion de otro concepto en dis-
puta como es el de “artesania”. Esto es importante porque, asi como
“arte” es una construccidon de un sistema epistémico occidental, “ar-
tesania” también lo es. Hay que considerar, sin embargo, que se trata
de un texto temprano y que las discusiones en nuestro medio, si bien
buscaban revalorar el “arte popular” y el “arte indigena” como arte,
todavia estaba marcadas por separarlos de la artesania, que mantenia
una connotacion negativa. Actualmente habria que tener en cuenta
estudios como el de Ruth B. Phillips y Christopher B. Steiner (1999),
quienes complejizan el campo de la produccion artesanal y destacan,
mas bien, como a través de la seleccion de ciertos temas y objetos
para la artesania muchos grupos indigenas han logrado consolidar
una identidad étnica resquebrajada por el colonialismo.

Los dos capitulos restantes “Memoria Bora e identidad étnica
en la pintura de Victor Churay Roque” y “La Ayahuasca en la obra de

484




Amazonia Peruana

Victor Churay Roque” analizan la produccion del mencionado artista
en sus dos siguientes etapas: cuando trabajo con el SHRA entre 1997
y 1999 desarrollando una obra en la que plasma el conocimiento y la
memoria de su pueblo en didlogo con la perspectiva académica de los
investigadores del seminario, y finalmente cuando deja el SHRA y
empieza un consumo regular de ayahuasca, lo que da lugar a una obra
mas personal y experimental que fue truncada por su temprana muer-
te en 2002. En el capitulo sobre la colaboracion de Victor Churay
con el SHRA la autora, basada en el influyente pensamiento de Pablo
Macera, compara al artista con Felipe Guaman Poma de Ayala. Para
Macera, la figura de Guamén Poma fue esencial para explicar la obra
de muchos artistas indigenas contemporaneos, planteamiento que fue
seguido por diversos académicos. Este tipo de comparacion, sin em-
bargo, puede ser problematica. Si bien es posible ver similitudes entre
artistas contemporaneos indigenas y la forma en que Guaman Poma
realiz6 El primer nueva coronica y buen gobierno en el siglo xvi,
esta comparacion tiende a simplificar los diferentes contextos en que
fueron producidas las obras. Mds interesante, en todo caso, seria re-
saltar como la pintura y la palabra han servido en diferentes contex-
tos indigenas como herramienta de transmision de un conocimiento
colectivo y como una manera de reclamar contra las injusticias, que
centrar como paradigma de esta practica a Poma de Ayala. En el ulti-
mo capitulo, sin bien falta una mayor descripcion del contexto en el
que se mueve Churay una vez que deja de trabajar con el SHRA, el
fino andlisis que realiza Yllia de sus Ultimas pinturas demuestra como
la produccion de Churay cambia a partir de la ingesta mas seguida
de ayahuasca y como la fascinacién por la obra del pintor y curande-
ro Pablo Amaringo (Puerto Libertad, Ucayali, 1932-2009) lo lleva a
reinterpretar su obra para producir sus pinturas mas personales.

La iniciativa del Fondo Editorial de la Universidad Nacional
Mayor de San Marcos de difundir, a través de su “Coleccion Siem-
bra: Tesis Sanmarquinas”, las investigaciones destacadas realizadas
por los alumnos de la universidad es de gran importancia. El presente
libro confirma la calidad de estas investigaciones. Seria conveniente,

485



Amazonia Peruana

sin embargo, editar las tesis para adaptarlas a un formato de libro. Se
podria eliminar, por ejemplo, las multiples subsecciones y subtitulos
y redactar las conclusiones en forma de texto corrido en vez de pun-
tos numerados. Mds aun, es necesario indicar la fecha original en que
se termino la tesis (la inclui en esta resefia, pero no se indica en el
libro) y si se trat6é de una tesis de licenciatura, maestria o doctorado.
Esto ultimo situa la investigacion en un contexto especifico y explica
el enfoque, método o fuentes usadas. En el caso de esta tesis, ademas,
se trata de un estudio bastante temprano sobre la relacion del arte
amazonico con el sistema del arte contemporaneo por lo que la fecha
hubiera ayudado a situarla como un estudio pionero.

A pesar de las observaciones que he indicado, creo firme-
mente que este libro se constituye en un gran aporte para el estudio
del arte amazonico, tanto por tratarse de la primera investigacion a
profundidad sobre la obra del pintor bora Victor Churay como por
las propuestas tedricas que provee no soélo para el estudio del arte
amazonico, sino para el estudio mas general de la circulacion de las
artes indigenas y rurales en el contexto del arte contemporaneo.

Gabriela Germana
Historiadora de arte y curadora independiente
https://orcid.org/0000-0001-7302-0764

486




Amazonia Peruana

Referencias bibliograficas

Phillips, R. B. y Steiner. C. B. (1999). Art, Authenticity, and
the Baggage of Cultural Encounter. En: R. B. Phillips & C. B. Stein-
er (Eds.), Unpacking Culture: Art and Commodity in Colonial and
Postcolonial Worlds (pp. 3-19). University of California Press.

Yllia, M. E. (2009). De la maloca a la galeria: La pintura so-
bre llanchama de los boras y huitotos de la Amazonia peruana. /llapa
Mana Tukukugq, 6, 95-108.

487






Amazonia Peruana, Volumen XIX, N.°37, agosto 2024; pp.489-490
p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663
https://doi.org/10.52980/revistaamazonaperuana.vi37.500

AMAZONIA
PERUANA

MEMORIA

DESPEDIDA DE UN HERMANO
JoaquiN GaRcia SANCHEZ, O.S.A.




Amazonia Peruana

El padre Joaquin Garcia Sanchez fue sacerdote agustino y misio-
nero. Nacid en 1939 en Sabero, en las montaflas de Cantabria de Ledn en
Espafia. Fallecio el 19 de enero de 2024. Fue amigo y colega de muchos
amantes de la Amazonia.

Se destaco como defensor de los derechos del pueblo amazonico y
gran promotor de su cultura en todas las dimensiones: pueblos originarios,
campesinos y pobladores urbanos. Tuvo una preocupacion especial por el
medio ambiente. Fundo el Centro de Estudios Teoldgicos de la Amazonia,
la Biblioteca Amazodnica y la coleccion “Monumenta Amazonica” la cual
esta conformada por la publicacion de valiosas obras antiguas.

Particip6 activamente en la animacion de la Iglesia misionera des-
pués de las duras criticas de Barbados (1971), siguiendo las pautas de Con-
cilio Vaticano II. Cuando todavia no se hablaba de la sinodalidad promo-
vib, desde la Coordinacion Pastoral Regional de la Selva, la investigacion
sobre la religion popular, que involucro a obispos, religiosos, religiosas y
laicos, trabajando juntos para comprender las raices de la fe catdlica ama-
zbnica.

Jaime Regan, S.J.

490



AMAZONiA NEARR @/}\@ S8 Amazonia Peruana, Volumen XIX, N."37, agosto 2024; pp.491-495
PERUANA ?;@j~ 7@@ CEE‘%\"\(«/>>Z@/‘ é% 4 p-ISSN: 0252-886X; e-ISSN: 2810-8663

Z

NOTA SOBRE LOS AUTORES

Alberto Chirif

Antropologo de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, ma-
gister en Ecologia y Desarrollo Sostenible por la Universidad Nacional de
la Amazonia Peruana. Trabaja en la Amazonia desde hace cincuenta afios
sobre temas de derechos colectivos de derechos de los pueblos indigenas.
Autor de articulos especializados y libros colectivos: El indigena y su te-
rritorio (1991), con Pedro Garcia Hierro y Richard Ch. Smith, y Marcando
territorio. Progresos y limitaciones de la titulacion de territorios indige-
nas en la Amazonia (2007), con el primero de los nombrados; e individua-
les: Pueblos de la yuca brava (2014), Diccionario amazonico. Voces del
castellano en la selva peruana (2016) y Después del caucho (2017).

Yurio Sulca

Historiador egresado de la Facultad de Ciencias Sociales de la Uni-
versidad Nacional de San Cristobal de Huamanga, fue integrante de los
investigadores de Historia de la UNSCH-PUCP del Aula Itinerante Bi-
centenario 2021 donde se publicé el articulo Memorias e historias de los
protagonistas del movimiento campesino en Pomacocha - Ayacucho 1940-
1970. Actualmente estudia las culturas tradicionales ashaninkas de Gran
Shinongari y la violencia sociopolitica que afectd la comunidad.

491



Amazonia Peruana

Zuzanna Ogorzewska

Magister en Psicologia y en Estudios Latinoamericanos. Realiz6
estudios en la Universidad de Lodz, en la Universidad Jaguelonica y
en la Pontificia Universidad Catolica del Pera, durante un intercambio
internacional. Actualmente, como estudiante de doctorado en la Uni-
versidad Jagueldnica en Polonia, esta investigando los temas de salud
e interculturalidad en la Amazonia peruana con las personas del pueblo
shipibo-konibo.

Helen Palma Pinedo

Doctora en Antropologia Social por la Universidad Federal de Santa
Catarina, miembro del Nucleo de Estudos sobre Saberes e Saude Indigena
de la misma universidad, y miembro de la Unidad de Investigacion en Po-
liticas, Sistemas y Servicios de Salud de la Universidad Peruana Cayetano
Heredia. Cuenta con varios afios de experiencia con el pueblo awajun, a
partir de lo cual realiz6 su tesis doctoral centrada en las intervenciones
nutricionales desarrolladas en la provincia de Condorcanqui, desde una
perspectiva historico-politica. Actualmente, se encuentra profundizando
en el estudio de la nutricion en el Pert a partir de un abordaje antropolo-
gico e historico.

Beatriz Anastacia Fabian Arias

Magister en Estudios Amazodnicos por la Universidad Nacional
Mayor de San Marcos, Doctora en Ciencias de la Educacion por la Uni-
versidad Nacional del Centro del Perti, docente de Posgrado en la Facul-
tad de Trabajo Social de la Universidad Nacional del Centro del Pert en
Huancayo, docente de posgrado en la Facultad de Economia y Sociologia
de la Universidad Nacional Hermilio Valdizan en Huanuco. Asimismo, es
docente en la Facultad de Ciencias Sociales en la Universidad Nacional de
San Cristobal de Huamanga y docente investigadora en la misma univer-
sidad. Es autora de libros y articulos cientificos. Trabajé en el CAAAP por
mas de 20 afios con pueblos originarios de la Amazonia peruana.

492



Amazonia Peruana

Violeta Benigna Rojas Bravo

Magister en Salud Publica y Gestion de Proyectos de Desarrollo en
Salud por la Universidad Nacional Hermilio Valdizan en Hudnuco. Docto-
ra en Ciencias de la Salud por la Universidad Nacional Hermilio Valdizan
en Huanuco. Es docente en la Facultad de Enfermeria de la Universidad
Nacional Hermilio Valdizan de Huanuco, Universidad de Huanuco (UDH)
y en la Universidad Nacional del Callao (UNAC). Es docente investiga-
dora Renacyt. Es autora de libros y articulos cientificos. Trabajo en el
CAAAP durante 4 afios en selva central del Pert.

Diana “Luna” Lucia Contreras

Trabajadora Social, educadora popular y doula (acompanante de par-
tos). Especialista en Politicas ptblicas del cuidado con perspectiva de gé-
nero por Flacso-Brasil y Clacso. Colombiana residente en Peru desde hace
trece afos, activista afrodescendiente por los derechos sexuales y derechos
reproductivos desde diversas plataformas. Integrante del Consejo de Edu-
cacion Popular de América Latina y El Caribe (CEAAL) desde Pera y es,
hace tres afios, coordinadora regional del CAAAP en San Martin, donde
acompafia a comunidades kichwa, awajin y shawi en la exigencia de sus
derechos territoriales. Coautora del libro Parir es poder: Doulas, mujeres
acompanando a mujeres en parto.

Alejandro Prieto Mendoza

Lingiiista y musico. Doctorando en Estudios Amazonicos por la
Universidad Nacional de Colombia, sede Amazonia. Trabaja en documen-
tacion lingtiistica y musicoldgica en la Amazonia, con énfasis en musica
vocal, arte verbal y memoria. Actualmente, reside en la ciudad de Leti-
cia (Amazonas, Colombia) y se dedica a estudios sobre primera infancia,
canciones de cuna y canciones infantiles en el pueblo magiita (también
llamado ticuna). Ademas, participa en procesos de documentacion y salva-
guarda en el Archivo Digital de Lenguas Indigenas de la Amazonia (AR-
DILIA) y forma parte del Laboratorio de Lenguas y Didlogo Simétrico de
la sede Amazonia-UNAL.

493



Amazonia Peruana

Astrid A. Bant

Antropéloga y sociéloga por la Universidad de Amsterdam, 1988.
Publico Relaciones de género en la Amazonia peruana con Maria Heise y
Liliam Landeo (CAAAP, 1999); asi como articulos sobre salud y derechos
sexuales y reproductivos de mujeres indigenas en Peru y Brasil. Trabajo
como Representante de UNFPA en varios paises de América Latina, Mo-
zambique y Vietnam.

Clara Cardenas Timoteo

Magister en Salud Publica por la Universidad Cayetano Heredia, li-
cenciada en Psicologia por la Universidad Ricardo Palma y doctoranda
en Ciencias Sociales, Mencion Antropologia por la Universidad Nacional
Mayor de San Marcos. Trabaja en forma especial los temas de culturas
médicas de pueblos indigenas amazonicos, salud en situacion intercultural
y migracion indigena amazdnica a zonas urbanas.

Maria C. Chavarria Mendoza

Lingtiista y educadora por la Universidad Nacional Mayor de San
Marcos (UNMSM). Recibid los grados de maestria y el doctorado por la
Universidad de Minnesota. Sus trabajos mas conocidos se orientan a la
lingliistica amerindia, especialmente en lenguas amazonicas. Es especia-
lista en ese eja, Unica lengua de la familia takana en Pert, habiendo con-
tribuido a su literacidad. Tiene numerosas publicaciones sobre gramatica
y tradicion oral, educacion ambiental y arte amazonico. Recientemen-
te ha publicado Madre de Dios: refugio de pueblos originarios (2020)
con Klaus Rummenhoeller y Thomas Moore. Actualmente es docente
del posgrado de la Facultad de Letras de la UNMSM en su calidad de
profesora emérita.

Yoav Saulo Vidal Aucca

Estudiante de Antropologia en la Universidad Nacional Mayor de
San Marcos. Realiza su investigacion de tesis con trabajo de campo en la
region San Martin junto a la poblacion kichwa lamista desde el 2023. Su

494



Amazonia Peruana

investigacion se vincula a las danzas rituales amazonicas y las relaciones
interespecificas.

Drassinober Manuel Sanchez Carhuancho

Egresado de la Maestria en Literatura con mencion en Literatura
Peruana y Latinoamericana de la Universidad Nacional Mayor de San
Marcos, donde obtuvo el grado académico de bachiller en Literatura. Es
miembro en calidad de adherente del Grupo de Investigacion EILA, Dis-
cursos, Representaciones y Estudios Interculturales de la UNMSM. Ha
participado como ponente en diferentes congresos internacionales sobre
literatura peruana y latinoamericana, y ha publicado algunos articulos aca-
démicos. Actualmente se desempefia como docente de literatura en el nivel
secundarito.

Jorge Carranza Orbegoso

Arqueologo por la Universidad Nacional Federico Villarreal, miem-
bro del Instituto Riva-Agiiero (PUCP) y del Instituto Seminario de Histo-
ria Rural Andina (UNMSM). En la actualidad, tiene como linea de inves-
tigacion temas en arqueologia amazonica y etnoarqueologia relacionada
con poblaciones indigenas de la Amazonia del Pert. Ha participado en
proyectos de investigacion y evaluacion arqueologica en diferentes regio-
nes del pais, ademds de colaborar en programas antropoldgicos y sociales
en la Amazonia peruana. En los tltimos afios, se ha desempefiado como
director del Museo de San Lorenzo (Loreto) y consultor independiente
para el sector privado.

495






Alberto Chirif

Yurio Sulca

Zuzanna Ogorzewska

Helen Palma

Beatriz Fabian
y Violeta Rojas

Luna Contreras

Alejandro Prieto Mendoza

Astrid Bant

Clara Cardenas

Maria Chavarria

Yoav Saulo Vidal Aucca

Drassinober Sanchez

Jorge Carranza Orbegoso

Edgar Yalta y Marco Lovén

Organizaciones indigenas: el largo camino haciala autodeterminacidn

Lacolonizacidny sus efectosenlaformaciéndelacomunidad nativade
Gran Shinongarienel VRAE ~ (1970-1985)

¢El renacimiento o el desarrollo? La transformacion de la medicina
shipiba en Yarinacocha en el contexto de la pandemia del covid-19

“Ajengibres son de mujer": autoatencidn y agencia enlos cuidados
infantiles entre mujeres awajin

Dieta alimenticia durante el embarazode las primerizas en
comunidades ashaninka del Rio Tambo-Satipo
Parteria tradicional indigena en Periy la deuda dereconocimiento de

su aporte al cuidadode los pueblos

Wawae rii buxiigiiarii wiyae rii iniica. Arrullos y cantos de
juegos denifiosmagiita

Suicidiode mujeres y violenciade género: unamiradarenovada a un
intento de suicido de una mujer awajtin en 1990

"¢;Qué serd huayco?": migrantesshipibo-koniboestablecidosenuna
zonadealtoriesgo de aluviones en la periferiade Lima

Decuandolos Mashete, espiritusdel bosqueoEdosikiana, comian a
nuestros chamanes, los eyamitekua. (Tradicidnoral ese eja)

Ladanzadelacarachupa: un ritualde varones kichwa en laAlta
Amazonia peruana

Una lecturaecocriticadelos poemas"Guardianesdel bosque"y "Mikut"
deDinaAnanco

Caracterizacidn inicial del sitio arqueoldgico Tigre Playa, Bajo
Marafién-Per(

Entorno y actores en la cosmologia de pueblos pano:
analisis de relatos iskonawa, kakataibo y matsés






